
 

11 
 

V24 N71| 2025 

https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2025-N71-3759 
 

¿Hasta cuándo con la biopolítica? Precauciones sobre 

el uso y abuso de un concepto1 

 
Gabriel Ignacio Gallego Herrera 

Pontificia Universidad Católica de Chile 

gigallego@uc.cl 

https://orcid.org/0000-0002-7988-8297 

 

 
Recibido: 01.10.2024 |   Aceptado: 19.11.25 

 
Resumen: Acerca de biopolítica se habla demasiado, y se dice 

tristemente muy poco. La discusión respecto a los alcances y límites del 

concepto de biopolítica ha sido planteada en disciplinas distantes o 

poco dialogantes con la Ciencia Política, y en consecuencia se ha 

perdido de vista tanto la teorización como la aplicación política del 

concepto, su estiramiento conceptual y en particular las repercusiones 

que se siguen de su uso inapropiado. En tal sentido, a través de una breve 

revisión de historia conceptual, buscamos presentar las formas en que el 

concepto de biopolítica no solo ha mutado y se ha desfigurado, sino que 

encuentra antecedentes teóricos anteriores a la problematización de 

Michel Foucault, e incluso debe mucho de su éxito y propagación a 

factores contextuales, institucionales e incluso históricos en la Ciencia 

Política, y en cierta medida también en los Estudios críticos de Seguridad, 

antes que exclusivamente en la Filosofía y Humanidades. El primer 

apartado nos presenta una breve discusión respecto al concepto, sus 

usos y alcances, mientras que las secciones segunda, tercera y cuarta, 

presentan tres enfoques distintos y dan cuenta de las recepciones del 

concepto de biopolítica en contextos históricos y académicos diferentes. 

Finalmente, el quinto y último apartado presenta consideraciones finales 

respecto al problema en la actualidad. 

 

 
1 Agradezco los comentarios de los revisores y de mis colegas Natalia Tejero, 

Diego Díaz y Felipe Bastías. 

https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2025-N71-3759
mailto:gigallego@uc.cl
https://orcid.org/0000-0002-7988-8297


12 
 

Palabras clave: Biopolítica; Ciencia Política;  Estudios críticos de 

Seguridad 

 

 

How Long Will biopolitics last? precautions regarding the 

use and abuse of a concept 
 

 

Abstract: There is too much talk about biopolitics, and sadly very little is 

said. The discussion regarding the scope and limits of the concept of 

biopolitics has been stated in disciplines that are distant or have little 

dialogue with Political Science, and consequently, both the theorization 

and the political application of the concept, its conceptual stretch and 

the repercussions have been lost as a consequence from their 

inappropriate use. In this sense, through a brief review of conceptual 

history, we seek to present the ways in which the concept of biopolitics 

has not only mutated and been disfigured, but also finds theoretical 

antecedents prior to Michel Foucault's problematization, and even owes 

much to of its success and spread to contextual, institutional and even 

historical factors in Political Science, and to a certain extent also in Critical 

Security Studies, rather than exclusively to Philosophy and Humanities. The 

first section presents a brief discussion regarding the concept, its uses and 

scope, while the second, third and fourth sections present three different 

approaches and give an account of the receptions of the concept of 

biopolitics in different historical and academic contexts. Finally, the fifth 

and last section presents final considerations regarding the current 

problem. 

 

Keywords: Biopolitics;  Political Science; Critical Security Studies 

 

 

Por quanto tempo durarpa a biopolitica? precauções 

relativas ao  uso e abuso de um conceito 
 

Resumo: Fala-se muito sobre biopolítica, mas, infelizmente, pouco se diz. 

A discussão sobre o alcance e os limites do conceito de biopolítica tem 

sido feita em disciplinas distantes ou com pouco diálogo com a Ciência 

Política e, consequentemente, tanto a teorização quanto a aplicação 

política do conceito, o seu alcance conceitual e as repercussões têm-se 

perdido como consequência do seu uso inadequado. Nesse sentido, 

através de uma breve revisão da história conceitual, procuramos 



13 
 

apresentar as formas como o conceito de biopolítica não só sofreu 

mutações e foi desfigurado, mas também encontra antecedentes 

teóricos anteriores à problematização de Michel Foucault, e até deve 

muito do seu sucesso e difusão a fatores contextuais, institucionais e até 

históricos na Ciência Política e, em certa medida, também nos Estudos 

Críticos de Segurança, e não exclusivamente à Filosofia e às 

Humanidades. A primeira secção apresenta uma breve discussão sobre 

o conceito, os seus usos e alcance, enquanto a segunda, terceira e 

quarta secções apresentam três abordagens diferentes e dão conta das 

receções do conceito de biopolítica em diferentes contextos históricos e 

académicos. Finalmente, a quinta e última secção apresenta 

considerações finais sobre o problema atual. 

 

Palavras-chave: Biopolítica; Ciência Política; Estudos Críticos de 

Segurança 

 

 

1. Introducción 

 

Pensar conceptualmente es un ejercicio que requiere delimitar 

con un cierto grado de precisión y recelo los alcances en que un 

determinado concepto encuentra tanto su aplicación como su 

contenido. Conceptualizar requiere entender a cabalidad lo que 

busca ser definido, pero al mismo tiempo no puede sólo quedarse 

solamente en ello, ya que necesita también recapitular 

esclareciendo los distintos usos en que sus acepciones se enfrentan 

y mutan. Requiere también un entendimiento de las lógicas de 

circulación internacional, del contexto institucional, de las 

sensibilidades, tonos y modos de pensamiento que permitan 

acercarse aunque sea de forma tenue a los distintos momentos en 

que dicho concepto se ha visto empleado y comprendido por 

grupos particulares2. Realizar un ejercicio semejante con respecto 

a la biopolítica demandaría tanto atención al debate filosófico 

 
2 Skinner (1969: 37 ; 2006), afirmará que no existe algo así como una historia 

conceptual, sino que más bien historias de los usos de los conceptos en 

determinados contextos. Si bien la precisión es profundamente valiosa y 

acertada, creemos que la comprensión de los usos y contextos se enriquece a su 

vez con intentos de comprensión en un sentido más amplio. Nos acercamos a la 

posición que propone Arendt (1994), pero tratamos de relacionarla (al menos 

parcialmente) con Skinner. Al respecto, véase Gallego (2020: 8-14). 



14 
 

contemporáneo como a su recepción en términos políticos; tal 

empresa no es la que realizaremos en este artículo, sino que más 

bien buscaremos, en sintonía con la precisión de Osborne y Rose 

(2023: 3) sobre el post-humanismo, enmendar una discusión mal 

planteada respecto a los usos y abusos del concepto ‘biopolítica’ 

en relación con los Estudios Críticos de Seguridad y la Ciencia 

Política. Estimamos que esta precisión podría contribuir tanto a 

distinguir claramente la biopolítica de otros conceptos aledaños 

como la soberanía, las vidas que cuentan para un luto [griefable 

lives] (Butler, 2010) y la condición del animal laborans (Arendt, 

1998), así como también a matizar juicios respecto al paradigma 

biopolítico como definitorio del momento político actual. El 

problema se encuentra mal planteado ya que sobrestima 

posiciones que Foucault descartó abordando un problema 

político sin considerar las instituciones de su estudio y 

confundiéndolo con una definición de nuestros tiempos3. Dicho de 

otra manera, la modernidad política no es biopolítica, sino que se 

ha biopolitizado en atención a fenómenos ajenos a la política. 

Demasiados cuidados en utilizar un concepto a partir de ciertas 

formas de filosofía contrarias al mismo Foucault y muy poca 

atención a las lógicas de circulación del concepto. 

 

Este fenómeno de biopolitización del debate político, estaría muy 

lejos de constituir el objetivo o premisa donde se inició el debate, 

al contrario, se trataría más bien de ciertas lecturas o 

apropiaciones contrarias a la enunciación y uso de los mismos 

autores. En tal sentido, es que, tomando como ejemplo a Foucault, 

podemos ilustrar la manera en que dicha lógica de apropiación y 

circulación del concepto ha operado. 

 

Con respecto a lo señalado anteriormente, estimamos necesario, 

antes que normar el uso del concepto, preguntarnos por sus 

alcances respecto a las enunciaciones del mismo Foucault, así 

como de los usos posteriores. Pareciera, o bien que Foucault 

renunció prematuramente a una idea cuyo exitoso rendimiento 

 
3 Agamben (2020: 21), expone el problema al señalar que la distinción amigo-

enemigo no es el par categorial fundamental de la política occidental, sino que 

se trataría de vida desnuda -existencia política. 



15 
 

seguimos viendo o, por el contrario, que la apropiación del término 

ha tendido a una desfiguración y estiramiento conceptual (Sartori, 

1970) que ha llevado al concepto a dimensiones omniabarcantes 

o incluso a ser un concepto de época. Podríamos desde luego 

también contextualizar y ver las formas en que el biopoder y la 

biopolítica han evolucionado a nociones como la necropolítica 

(Mbembe, 2019) o a la relación entre excepción, soberanía y bio-

política que Agamben (2020) ha desarrollado en el contexto de su 

proyecto Homo Sacer. En tal sentido, es que este artículo 

problematizará tanto el problema de la bio-política en la obra de 

Foucault como su usos e implicancias tomando como disciplinas 

académicas específicas a la Ciencia Política (Liesen y Walsh, 2012) 

y a los Estudios Críticos de la Seguridad (Evans, 2010) en el contexto 

actual. Ahora bien, resulta también necesario distinguir los usos que 

la concepción misma de biopolítica ha tenido dentro de la 

Ciencia Política, y en tal sentido es fundamental distinguir entre las 

concepciones científicas (o cientificistas) asociadas a los estudios 

de comportamiento desde una perspectiva que toma en 

consideración factores biológicos y evolutivos de las especies en 

términos de cooperación y conflicto, en contraposición a las 

concepciones filosóficas respecto a la biopolítica que se 

desprenden de los análisis históricos realizados por Michel Foucault. 

Más aún, es posible aún precisar que el mismo proyecto de 

Foucault implicó un análisis inserto en los alcances de su tiempo, y 

que por tanto las nociones contemporáneas de biopolítica, 

principalmente aquellas presentes en el pensamiento filosófico-

político italiano exceden y llevan a la biopolítica a otros derroteros. 

Nuestro tiempo no es el de Foucault, y de la misma forma que es 

posible cuestionar la actualidad de los mecanismos disciplinarios, 

cabe preguntarnos por la idoneidad de su problematización 

respecto a la biopolítica. 

 

Desde que Foucault (2013) dedicó cerca de un capítulo a la 

noción de biopoder y sus variantes anatomopolítica y biopolítica 

en el primer tomo de la historia de la sexualidad, el concepto ha 

sido apropiado, distanciado, enrarecido e incluso exportado a 

alcances que dejarían atónito al pensador francés. Un concepto 

que Foucault empleó exclusivamente en un capítulo de su obra 



16 
 

escrita4 —y al que no dedicó mayor atención posterior— se vio 

transformado de pronto en objeto de acalorados debates y 

planteado como definitorio de la experiencia moderna de la 

política (como señalaría Agamben, 2020). En relación con ello es 

que cabe preguntarse por qué si Foucault dedicó tan sólo 

veinticinco páginas a este problema en el último capítulo de ese 

libro, el concepto sigue estando tan presente y repetido como una 

letanía en los análisis contemporáneos de distintas disciplinas. 

Podría argumentarse, desde luego, que el concepto fue 

desarrollado en distintos seminarios de Foucault, pero sabemos 

también de su intención de no realizar publicaciones póstumas ni 

de textos no revisados, y más aún conocemos también su cambio 

de problemática5 respecto al problema del Estado, así como su 

 
4 “Esto implica inmediatamente cierta elección de método, sobre lo que trataré 

en algún momento de extenderme un poco más, pero ahora querría indicarles 

que la decisión de hablar o partir de la práctica gubernamental es, desde luego, 

una manera muy explícita de dejar de lado como objeto primero, primitivo, ya 

dado, una serie de nociones como, por ejemplo, el soberano, la soberanía, el 

pueblo, los sujetos, el Estado, la sociedad civil: todos esos universales que el análisis 

sociológico, así como el análisis histórico y el análisis de la filosofía política, utilizan 

para explicar en concreto la práctica gubernamental. Por mi parte, me gustaría 

hacer justamente lo contrario […] (Foucault, 2007: 17). 
5 La tesis fue enunciada por Foucault en el post-scriptum de 1983 ‘Sobre la 

genealogía de la ética’ al enunciar sobre su anterior proyecto “¨[…] el sexo es 

aburrido” (Dreyfus y Rabinow, 2001: 261), y la hipótesis del abandono del poder (y 

la biopolítica) hacia la relación del sujeto consigo mismo y la dimensión ascética 

de la existencia (Milchman y Rosenberg, 2007; Monge, 2021, Bernauer y 

Rasmussen, 1987), o su distancia o desplazamiento intelectual (Fernández, 2025: 

1-2). Esposito y Agamben plantearon su negativa a seguir el giro hacia el cuidado 

de sí de Foucault, y han acentuado más bien la necesidad de pensar 

biopolíticamente. “Otros, dentro de los cuales me incluyo, o como Agamben, 

pero también como Deleuze, sostienen que por el contrario en la producción de 

Foucault hubo en un cierto momento una fuerte crisis, que fue al mismo tiempo 

biográfica y de pensamiento, y que su obra última está, no digo un paso atrás, 

pero en resumen no ayuda a entender mejor la producción de los años setenta, 

en los que nace la categoría de biopolítica. Mi idea es que se debe escapar del 

intento de agregarle ética a la producción de Foucault. El Foucault que a mí me 

interesa especialmente es el Foucault duro, áspero, del conflicto, del tema de la 

guerra, del tema de la fuerza, no logro reencontrar una potencia de ideas 

semejante en el último Foucault, en el Foucault ‘griego’” (Esposito, 2009: 140). 

Para una defensa de la biopolítica de Foucault contra tales críticas véase López 

(2016). 



17 
 

reformulación de objetivos en la introducción del segundo tomo 

de la historia de la sexualidad (Foucault, 2006: 11 - 12).  

 

El siguiente apartado revisará los distintos momentos, enfoques, 

apropiaciones y usos de la biopolítica fuera de la Filosofía Política, 

dando cuenta de la evolución del concepto en relación su con la 

Ciencia Política a partir de dos posturas. 

 

2. Los antecedentes: ciencia, biología y política. 

 

La concepción de biopolítica, lejos de ser única, monolítica e 

incuestionable, implica desde su aparición en la Ciencia Política, 

una disputa y al menos una historia (entre otras) respecto a los 

distintos caminos que el concepto ha recorrido y recorre 

actualmente. Es posible, recuperando una famosa metáfora de la 

Ciencia Política (Goertz y Mahoney, 2012; Somit y Peterson, 1999), 

hablar de un cuento de dos culturas, o de dos rutas que nuestra 

disciplina adoptó respecto a la biopolítica, sin embargo, en este 

caso vale la precisión de que, a diferencia de lo cualitativo y 

cuantitativo, los dos enfoques no lograron en absoluto convivir de 

forma armónica. La convivencia más bien estuvo teñida desde el 

comienzo de disputas y lógicas internas en la posición de la 

Ciencia Política en el contexto norteamericano y de intercambios 

académicos transcontinentales (Bevir, 2022; Amadae y Bueno de 

Mesquita, 1999), y en tal sentido resulta necesario comprender la 

emergencia y declive de la posición perdedora como una historia 

de contingencias antes que como una progresión lógica.  

 

Las dos posiciones que expondremos en este apartado, a 

diferencia de Somit y Peterson (1999), y en concordancia con 

Liesen y Walsh (2012) serán las de una biopolítica darwinista y 

cientificista que intentó insertarse (sin éxito) en el mainstream de la 

disciplina a través de un fallido diálogo con la teoría de elección 

racional, por un lado, y las concepciones herederas de los estudios 

de Michel Foucault, la gubernamentalidad y la biopolítica de las 

poblaciones (biopoder y anatomopolítica), que lograron 

sorpresivamente entrar con éxito en la disciplina, por el otro.  

 



18 
 

En el contexto posbélico y de comienzos de la Guerra Fría, el 

posicionamiento de la Ciencia Política dentro del esquema de la 

ciencia en los Estados Unidos estuvo marcado por la 

profesionalización y comparación con las ‘ciencias duras’. La 

Ciencia Política debía probar ante las otras disciplinas y los comités 

evaluadores su carácter científico y su posición dentro de un 

programa de ciencias financiadas directamente por el Estado6. En 

tal sentido es que la revolución conductista y la vinculación con la 

economía permitió un mayor financiamiento y consolidación del 

campo disciplinar. Como expone Mark Bevir: 

 
“Los académicos norteamericanos de la política han, la 

mayoría del tiempo, siempre visto su disciplina como una 

ciencia. Pero hasta 1940 lo hicieron con poca ansiedad, o por 

decirlo de otra forma, poca autorreflexión. Un tipo de noción 

de la ciencia como recolectora de hechos y reporte objetivo 

prevaleció, y dio pocas razones para preferir lo cuantitativo 

antes que lo cualitativo. Los conductistas disputaron ese 

status quo dramáticamente. Su visión de la Ciencia Política se 

basó en una concepción más demandante de Ciencia. Ellos 

exhortaron a los cientistas políticos a examinar críticamente y 

a mejorar sus métodos, lo que significaba, cada vez que fuera 

posible, tomar las técnicas que producían datos cuantitativos 

y analizarlas estadísticamente. La cuantificación no es el 

compañero necesario de una elevada autoconciencia 

metodológica, pero los conductistas las vincularon y 

anudaron fuertemente”  (Adcock y Bevir, 2010: 79)7. 

 

En este escenario disciplinar y sumado a la consolidación de los 

departamentos de Ciencia Política, las primeras discusiones 

respecto a biopolítica dieron cuenta de un afán de vincularse con 

la biología y las ciencias duras, y a la vez de debatir las hipótesis 

culturalistas respecto a los hábitos y conductas electorales 

aprendidas. La posición biopolítica complejizaba dicha relación y 

señalaba más bien la necesidad de comprender las dinámicas 

biológicas y evolutivas que condicionarían el comportamiento de 

 
6 Para un breve análisis respecto a la forma en que la Ciencia Política alude y se 

vincula a las ciencias duras, véase Gallego (2022: 485 - 486).  
7 Traducción propia. 



19 
 

los sujetos políticos (Sommit y Peterson, 1999: 40). Las concepciones 

neo-darwinistas, evolutivas y etológicas de esta forma de análisis 

biopolítico tuvieron asidero en algunos departamentos de Ciencia 

Política, pero a su vez debieron demostrar sus credenciales de una 

forma distinta a los enfoques eugenésicos (asociados al nazismo, 

racismo y al control de la natalidad y población), del cuidado de 

las especies y medio ambiente; por consiguiente se presentaron a 

sí mismos como un aporte a la disciplina y al mismo tiempo sirvieron 

como una forma de consolidar el carácter de ‘ciencia dura’ de la 

Ciencia Política frente a los comités de investigación científicos en 

Estados Unidos. La biopolítica buscaba entonces consolidarse 

como una subdisciplina dentro de la Ciencia Política, pero se 

encontró en una relación de competición con los enfoques de la 

escuela de elección racional (rational choice) y, en 

consecuencia, si bien su discusión con el conductismo fue posible, 

no pudieron relacionarse de forma apropiada ni convivir 

exitosamente con el nuevo escenario marcado por el auge de la 

teoría de elección racional. 

  

La perspectiva biopolítica al interior de la Ciencia Política estaba 

interesada en comprender los fundamentos biológicos de la 

competición, cooperación, agresiones, relaciones de dominación, 

formas y estructuras jerárquicas, y maneras en que la enemistad 

opera; o dicho de otra forma, su foco estaba “la discusión de la 

relación entre naturaleza y sociedad, biología y política” (Lemke, 

2010: 425). El proyecto se comprendía por tanto como una forma 

de valorar otras explicaciones dentro de los factores a considerar 

por la Ciencia Política, sin embargo, además del al auge de la 

teoría de elección racional, y tras una serie de desaciertos 

institucionales e intentos de posicionarse autónomamente como 

sub-campo de investigación, la perspectiva biopolítica fue 

desplazada también por una posición centrada en la ecología y 

la tecnología como elementos de análisis y consideración para el 

estudio científico de la política. Dichas posiciones planteaban un 

foco distinto respecto a lo que entenderían por biopolítica. 

 

En los años 60 y 70, y paralelamente al enfoque anteriormente 

descrito, se presentó una perspectiva que disputó la comprensión 



20 
 

respecto a la noción de biopolítica a partir de la preocupación por 

la protección del entorno, la preservación de las especies, los 

límites demográficos, económicos y de desarrollo, así como 

también la necesidad de comprender que la intervención artificial 

y tecnológica tiene efectos duraderos en la vida misma sobre 

nuestro planeta. Aquellos principios que guiaban a un nuevo 

entendimiento de la biopolítica se plantearon como una discusión 

respecto a la necesidad de regulaciones, y por tanto cuando 

debatíamos tales términos, estábamos discutiendo o en una 

conversación sobre biopolítica. En tal sentido es que esta nueva 

acepción se trataría del intento por comprender y proteger ciertos 

principios básicos para la existencia de la vida misma a partir del 

trazado y discusión de los límites de la acción e intervención a la 

acción tecnológica y a la vez su impacto en la vida biológica. 

Ahora bien, y a diferencia del anterior enfoque, esta concepción 

de la biopolítica no contó con un gran apoyo dentro de la Ciencia 

Política, ni tampoco consiguió consolidar un lugar hegemónico 

respecto al concepto de biopolítica. En tal sentido, ambos 

acercamientos compartían un error común, una cierta 

apreciación particular que les impide ver el campo mismo de su 

estudio, o dicho de la forma en que lo expone Thomas Lemke: 

 
“El concepto de biopolíticas no puede simplemente ser 

etiquetado a una actividad política específica o a un sub-campo 

de las políticas que tratan con la regulación y gobernanza de los 

procesos de la vida. Más bien, el significado de las biopolíticas 

recae en su habilidad para hacer visible el siempre contingente y 

siempre precario reino de lo intangible e incuestionado, por un 

lado, y la esfera de la acción moral y legal por el otro” (Lemke, 

2010: 428). 

 

Lo que aquella cita expone es precisamente que ambos enfoques, 

al tomar partido por una posición parcial u otra en específico, 

pasan por alto la posibilidad de que el fenómeno de la biopolítica 

sea una configuración histórica contingente y el resultado de 

múltiples procesos tanto a nivel de regulaciones legales, como a 

nivel de procedimientos, instituciones y prácticas de afirmación y 

resistencia. La biopolítica antes que la biologización de la política, 

da cuenta de una serie de procedimientos que problematizaron o 



21 
 

pusieron de relieve en una forma política elementos respecto a los 

fenómenos de la vida. Quien comprendió y definió dichos 

procesos fue Michel Foucault, y el próximo apartado dará cuenta 

de la forma particular en que Foucault describió el biopoder, la 

anatomopolítica y la biopolítica de las poblaciones.   

 

3. Biopoder, anatomopolítica y biopolítica de las 

poblaciones. 

 

Las dos posiciones expuestas en el apartado previo, denominadas 

politicistas y naturalistas por Lemke (2010: 428), nos permiten dar 

cuenta de la necesidad de una comprensión más amplia y diversa 

sobre la biopolítica; ésta no es meramente una exposición de 

factores que afectan al comportamiento político o al cálculo 

racional de los individuos o los estados, así como tampoco lo es la 

discusión pública o política respecto a problemas sobre biología y 

políticas sociales desde la pregunta por el medio-ambiente y las 

limitaciones de la tecnología. Por el contrario, se trata más bien de 

una comprensión diferente respecto a una manera específica en 

que el ejercicio del poder de instituciones, sujetos, normas, 

discursos y prácticas, mutó hacia al cuidado, promoción y 

represión de los fenómenos de la vida en un contexto histórico 

determinado dentro de las sociedades occidentales. 

 

La obra de Michel Foucault constituye el horizonte a comprender 

respecto a dichos fenómenos, pero al mismo tiempo debemos 

tomar en consideración que su único trabajo aprobado en vida 

para publicación respecto del asunto biopolítico fue el primer 

tomo de ‘la historia de la sexualidad’, y en consecuencia es que 

una lectura de su proyecto biopolítico (posteriormente 

descartado) debiese empezar de una interpretación fiel a las 

posiciones del autor. Comprendemos desde luego las limitaciones 

que implica interpretar su proyecto de esta forma, sin embargo es 

necesario exponer – al menos en este apartado – su proyecto de 

la forma en que hagamos mayor justicia a sus objetivos y alcances. 

Por ello es que, nos remitiremos con exclusividad al capítulo 5 del 

primer volumen de su ‘Historia de la sexualidad’ antes que a las 



22 
 

lecturas realizadas en los seminarios del College de France o la 

Universidad de Berkeley. 

 

La posición respecto al problema biopolítico que se desprende de 

la lectura de Foucault (2013) es una que sitúa a este fenómeno 

como una mutación o transformación radical en el orden de la 

política, un modo y discurso específicamente moderno que 

desafía a la vez que convive con las formas legales de ejercicio 

del poder tales como la soberanía estatal. En tal sentido es que la 

biopolítica implica una ruptura del pensamiento político 

monolítico8 y del ejercicio del poder in toto, a la vez que una 

valoración y puesta en luz de los dispositivos, funcionamientos, 

normas, regulaciones e instituciones que dan cabida a una 

preocupación por la restricción o promoción de la vida. El 

‘derecho de la espada’ dio lugar a una posterior problematización 

respecto a las disciplinas e instituciones del biopoder.  

 

La guerra y la pena de muerte, formas específicas de ejercicio 

soberano, sufrieron un cambio en función de las nuevas 

formaciones e instituciones de la sociedad, se podía entonces 

disponer de la vida de los sujetos que eran considerados peligrosos 

 
8 Foucault inicia su descripción de esa forma anterior de poder exponiendo su 

funcionamiento y su incipiente transformación histórica desde una comprensión 

de una disposición total hacia una de un derecho soberano indirecto. Esta 

mutación, que nos sirve de antecedente para la posterior transformación hacia 

el biopoder, la anatomopolítica y la biopolítica de las poblaciones, es descrita 

por Foucault de la siguiente forma: 

“Durante mucho tiempo, uno de los privilegios característicos del poder soberano 

fue el derecho de vida y muerte. Sin duda derivaba formalmente de la vieja patria 

potestas que daba al padre de familia romano el derecho de “disponer” de la 

vida de sus hijos, al igual que la de sus esclavos: él se la había “dado”, él podía 

quitársela El derecho de vida y muerte tal como se formula en los teóricos clásicos 

ya es una forma considerablemente atenuada. Desde el soberano hasta sus 

súbditos, ya no se concibe que tal privilegio se ejerza en lo absoluto 

incondicionalmente, sino en los únicos casos en que el soberano se encuentra 

expuesto en su existencia misma: una especie de derecho de réplica. ¿Está 

amenazado por sus enemigos exteriores que quieren derribarlo o discutir sus 

derechos? Puede entonces hacer la guerra legítimamente y pedir a sus súbditos 

que tomen parte en la defensa del Estado: sin “proponerse directamente su 

muerte”, es lícito para él “exponer sus vidas”: en este sentido ejerce sobre ellos un 

derecho “indirecto” de vida y muerte” (Foucault, 2013: 127). 



23 
 

así como también se podía excluir y separar a aquellos que 

representaran un riesgo para la seguridad de la población, o como 

lo expone el pensador francés: 

 
“Podría decirse que el viejo derecho de hacer morir o dejar 

vivir fue reemplazado por el poder de hacer vivir o arrojar a la 

muerte. Quizá se explique así esa descalificación de la muerte 

señalada por la reciente caída en desuso de los rituales que 

la acompañaban. El cuidado puesto en esquivar la muerte 

está ligado menos a una nueva angustia que la tornaría 

insoportable para nuestras sociedades que al hecho de que 

los procedimientos de poder no han dejado de apartarse de 

ella. En el paso de un mundo a otro, la muerte era el relevo 

de una soberanía terrestre por otra, singularmente más 

poderosa; el fasto que la rodeaba era el signo del carácter 

político de la ceremonia. Ahora es en la vida y a lo largo de 

su desarrollo donde el poder establece su fuerza; la muerte es 

su límite […] (Foucault, 2013: 130 - 131). 

 

Vemos entonces cómo desde estas mutaciones se comienza a 

comprender un poder que opera de forma diferente, que guarda 

relación con las limitaciones del poder soberano y la aparición de 

nuevas formas de ejercicio respecto a las disciplinas, restricciones, 

limitaciones, promoción y desarrollo de los sujetos en relación con 

la disposición a emplear sus vidas en el ejercicio del poder. No se 

trata por tanto solamente de disponer de la muerte, sino que del 

transcurso de la vida, de la salud y ciertas formas de enfermedad, 

de la exclusión y bifurcación del ejercicio del poder a través de 

técnicas como la estadística, la demografía, la epidemiología y 

otras ciencias que permiten comprender y normar los fenómenos 

de la vida desde una perspectiva biopolítica. La corrección, la 

terapeútica, las formas óptimas favorecidas y las subpares 

descartadas en que los sujetos y las poblaciones son 

comprendidos en su dimensión biológica como partes de un 

ejercicio y cálculo del poder representado ya no solamente en la 

figura del Estado y su legalidad monolítica y soberana, sino que 

desde un cambio en la configuración del ejercicio mismo del 

poder respecto a la vida.    

 



24 
 

Nuestra presentación ha mostrado cómo es que Foucault pensó 

en las distintas configuraciones del ejercicio del poder en las 

sociedades occidentales y las maneras en que es posible rastrear 

las discontinuidades o saltos contingentes entre el poder soberano 

y las nuevas formas del poder. Así, en el capítulo 5 de ‘la historia 

de la sexualidad’ presentó el comienzo de una nueva 

comprensión de la vida con un foco que difiere del poder estatal 

monolítico y soberano y se orienta más bien a la limitación, 

promoción y ejercicio de una nueva forma de poder que articula 

instituciones, prácticas, procedimientos normativos, aspiraciones y 

legalidad en conjunto con disposiciones y resistencias de los sujetos 

en función de un cálculo político respecto a la vida. Podemos 

rastrear la aparición de una nueva forma que podemos entender 

desde la palabra ‘biopoder’, siendo ella específicamente 

moderna y contingente en las sociedades occidentales, y al 

mismo tiempo opera en conjunto con nuevas formas de 

administración de la vida, las poblaciones y la disciplina. Estos 

fenómenos ocupan el centro de su reflexión, y presentaremos una 

cita respecto al biopoder, anatomopolítica (poder disciplinar) y la 

biopolítica de las poblaciones.  

 
“Concretamente, ese poder sobre la vida se desarrolló desde 

el siglo XVII en dos formas principales; no son antitéticas; más 

bien constituyen dos polos de desarrollo enlazados por todo 

un haz intermedio de relaciones. Uno de los polos, al parecer 

el primero en formarse, fue centrado en el cuerpo como 

máquina: su educación, el aumento de sus aptitudes, el 

arrancamiento de sus fuerzas, el crecimiento paralelo de su 

utilidad y su docilidad, su integración en sistemas de control 

eficaces y económicos, todo ello quedó asegurado por 

procedimientos de poder característicos de las disciplinas: 

anatomopolítica del cuerpo humano. El segundo, formado 

algo más tarde, hacia mediados del siglo XVIII, fue centrado 

en el cuerpo-especie, en el cuerpo transido por la mecánica 

de lo viviente y que sirve de soporte a los procesos biológicos: 

la proliferación, los nacimientos y la mortalidad, el nivel de 

salud, la duración de la vida y la longevidad, con todas las 

condiciones que pueden hacerlos variar; todos esos 

problemas los toma a su cargo una serie de intervenciones y 

controles reguladores: una biopolítica de la población. Las 



25 
 

disciplinas del cuerpo y las regulaciones de la población 

constituyen los dos polos alrededor de los cuales se desarrolló 

la organización del poder sobre la vida. […] Se inicia así la era 

de un "bio-poder"[…] (Foucault, 2013: 131 - 132). 

 

El biopoder, la biopolítica de las poblaciones y la anatomopolítica 

dan cuenta de las configuraciones modernas en que podemos 

situar la analítica y el ejercicio del poder moderno, es en esta clave 

y en dicha dirección en la que Foucault sitúa los análisis respecto 

a la problemática del biopoder, y en tal sentido es que 

posteriormente –—y como expresamos en detalle en la 

introducción de este artículo— abandona su proyecto. Ahora 

bien, es cierto también que Foucault buscaba cimentar de igual 

manera una nueva analítica del poder que permitiera 

comprender las sociedades desde una perspectiva teórica 

distinta, una que al igual que el biopoder se opusiera y desplazara 

la primacía teórica y epistemológica de las comprensiones del 

poder desde perspectivas monolíticas9 y que impidieran un 

 
9 Si bien Foucault reconoció la relación entre capitalismo y biopolítica, no 

circunscribió su análisis de forma total a dicho fenómeno, ni lo comprendió como 

una analítica marxista, sino que más bien lo desarrolló en un contexto de 

estrategias y configuraciones contingentes de las distintas formas y genealogías 

del biopoder, los saberes y las tecnologías del yo. Al respecto señaló: 

“Ese bio-poder fue, a no dudarlo, un elemento indispensable en el desarrollo del 

capitalismo; éste no pudo afirmarse sino al precio de la inserción controlada de 

los cuerpos en el aparato de producción y mediante un ajuste de los fenómenos 

de población a los procesos económicos. Pero exigió más; necesitó el 

crecimiento de unos y otros, su reforzamiento al mismo tiempo que su utilizabilidad 

y docilidad; requirió métodos de poder capaces de aumentar las fuerzas, las 

aptitudes y la vida en general, sin por ello tornarlas más difíciles de dominar; si el 

desarrollo de los grandes aparatos de Estado, como instituciones de poder, 

aseguraron el mantenimiento de las relaciones de producción, los rudimentos de 

anátomo y biopolítica, inventados en el siglo XVIII como técnicas de poder 

presentes en todos los niveles del cuerpo social y utilizadas por instituciones muy 

diversas (la familia, el ejército, la escuela, la policía, la medicina individual o la 

administración de colectividades), actuaron en el terreno de los procesos 

económicos, de su desarrollo, de las fuerzas involucradas en ellos y que los 

sostienen; operaron también como factores de segregación y jerarquización 

sociales, incidiendo en las fuerzas respectivas de unos y otros, garantizando 

relaciones de dominación y efectos de hegemonía; el ajuste entre la 

acumulación de los hombres y la del capital, la articulación entre el crecimiento de 
los grupos humanos y la expansión de las fuerzas productivas y la repartición 



26 
 

desarrollo adecuado respecto a las posibilidades de resistencias. 

En tal sentido es que Foucault llamó en el cuarto capítulo del 

mismo texto a guillotinar al rey10 dentro de la teoría política y a 

pensar posibilidades analíticas que desafíen una teorización 

desfasada y miope respecto al ejercicio del poder, sin embargo, 

dicho movimiento no implicó un retorno a una analítica marxista 

del poder, sino un desprendimiento de tales posiciones 

metodológicas11. Es desde estas precisiones que podremos 

analizar la influencia particular de las problematizaciones de 

Foucault en los estudios de seguridad crítica o, dicho de otra 

forma, a partir de las precisiones que Foucault estableció respecto 

a su obra podemos acercarnos a las reformulaciones de su obra 

en el contexto institucional de los estudios críticos de seguridad.  

 

Si en un primer momento dimos cuenta del problema, luego 

revisamos cómo la noción de biopolítica aparece en la Ciencia 

Política, y cómo fue transformada por la problematización de 

Foucault. En el siguiente apartado nos abocaremos a la forma 

particular en que Foucault fue recibido y a la manera en que el 

concepto de biopolítica incorporó problemáticas anteriores y 

otras que escapan a la problematización del autor. Ello es en cierta 

 
diferencial de la ganancia, en parte fueron posibles gracias al ejercicio del bio-

poder en sus formas y procedimientos múltiples. La invasión del cuerpo viviente, 

su valorización y la gestión distributiva de sus fuerzas fueron en ese momento 

indispensables” (Foucault, 2013: 133). 
10 “En el fondo, a pesar de las diferencias de épocas y de objetivos, la 

representación del poder ha permanecido acechada por la monarquía. En el 

pensamiento y en el análisis político, aún no se ha guillotinado al rey. De allí la 

importancia que todavía se otorga en la teoría del poder al problema del 

derecho y de la violencia, de la ley y la ilegalidad, de la voluntad y de la libertad, 

y sobre todo del Estado y la soberanía (incluso si ésta es interrogada en un ser 

colectivo y no más en la persona del soberano). Pensar el poder a partir de estos 

problemas equivale a pensarlos a partir de una forma histórica muy particular de 

nuestras sociedades: la monarquía jurídica. Muy particular, y a pesar de todo 

transitoria. Pues si muchas de sus formas subsistieron y aún subsisten, novísimos 

mecanismos de poder la penetraron poco a poco y son probablemente 

irreducibles a la representación del derecho”(Foucault, 2013: 86). 
11 Es patente en tal sentido el nombre y contenido de su entrevista de 1978 con 

Ryumei Yoshimoto titulada ‘Metodología para el conocimiento del mundo: cómo 

deshacerse del marxismo’ (Foucault, 2014: 87- 112). 



27 
 

medida lógico, ya que Foucault, muerto en el año 1984, no vivió 

los fenómenos más importantes respecto a la seguridad ni tenía 

cómo avistar aquello que ocurre hoy. 

 

4. Foucault: la seguridad y el riesgo. 

 

La recepción de la obra de Michel Foucault en el contexto de la 

Ciencia Política norteamericana y los estudios críticos de seguridad 

estuvo marcada por la traducción tardía de sus seminarios en los 

2000, así como también por las particularidades de la academia 

norteamericana y su particular división del trabajo. Al igual que 

Inglaterra, la forma primaria de Filosofía que se cultiva en 

Norteamérica es la Filosofía Analítica (en contraposición a la 

Filosofía continental), y en tal sentido, es que la recepción de 

autores de la llamada ‘French Theory’ se dio más bien en los 

departamentos de Literatura y solo posteriormente en las Ciencias 

Sociales. Aún así, el impacto de Foucault en Teoría Política y 

Filosofía fue considerable, y sus viajes y conferencias en Berkeley 

propiciaron una forma de cercanía o receptividad mayor. 

Además la publicación de sus seminarios, en conjunto con el 

escenario de securitización y priorización de ciertas vidas (Butler, 

2009) posterior a los atentados de las torres gemelas de 2001, 

implicaron un giro en la discusión pública. La lectura de Foucault, 

pese a ser una historia descuidada (Dillon y Lobo Guerrero, 2008: 

265), consiguió una recepción que llevó a sus problematizaciones 

a lugares impensados.  

 

La discusión de sus obras se vio afectada también por la exitosa 

recepción internacional del libro ‘Empire’ de Michael Hardt y 

Antonio Negri (2001). En tal obra, se incorporan algunos de los 

enunciados respecto a la biopolítica de Foucault y se reconsideran 

en función de ciertos postulados respecto a las sociedades de 

control enunciados por Guilles Deleuze; y en tal sentido es que se 

considera la tensión entre una nueva forma de soberanía que 

excede los márgenes del estado-nación en contraposición a  los 

poderes de la multitud. Esta particular lectura fue a su vez producto 

de críticas debido a la forma pacífica y suave en que la política 

internacional (previa al 11–S) se estaba realizando, y en 



28 
 

contraposición a dicho enunciado es que autores como Julian 

Ried (2005) valoraron el esfuerzo de pensar biopolíticamente los 

problemas de seguridad, imperialismo, nuevas condiciones de la 

labor, y los problemas asociados a las estrategias militares fuera de 

las formas convencionales del Estado nación (o de-territorializadas 

como dicen los autores). En tal sentido es que el libro de Hardt y 

Negri se adelantó y comprendió la situación desde criterios 

distintos a los análisis de su tiempo, y fue valorado en los años y 

contextos posteriores, pero permitió a la vez la vinculación entre 

biopolítica y neo-marxismo12 que Foucault pretendía evitar.  

 

Pese a la influencia del libro anterior, no es él aquel que constituye 

el centro de la recepción de la noción de la biopolítica13 en los 

Estudios críticos de Seguridad, sino las traducciones de los 

seminarios que Foucault (2007) dictó en el College de France, y 

particularmente el curso ‘Nacimiento de la biopolítica’ del año 

1979. En tal libro, publicado sin permiso del autor, notamos tanto 

una analítica del poder que no parte de presupuestos respecto a 

la soberanía estatal, la ciudadanía ni la legalidad, como también 

un acento en la discusión respecto a la forma en que las nuevas 

formas de liberalismo (ordo y neoliberal) conciben el problema de 

la seguridad y el riesgo (Dillon y Lobo Guerrero, 2008). 

Para Foucault la producción de riesgo es un correlato de la libertad 

en un sentido liberal, y por tanto su gestión se vincula con la 

 
12 La teórica política postmarxista Chantal Mouffe, al referirse a la influencia 

política de estas ideas en los movimientos sociales señala: “Están muy influidos por 

las ideas de Hardt y Negri, que en sus libros Imperio y Multitud sostienen que los 

movimientos de la sociedad civil deberían evitar involucrarse con instituciones 

políticas. Perciben todas estas instituciones “molares” (un concepto de Deleuze y 

Guattari) como “máquinas de captura y afirman que la lucha fundamental tiene 

lugar en el nivel “molecular” de la micropolítica. Según la perspectiva de Hardt y 

Negri, las propias contradicciones del imperio van a provocar su colapso y van a 

llevar a la victoria de la multitud. De hecho, reproducen, aunque en un 

vocabulario diferente, el marxismo determinista de la segunda internacional, 

según el cual la contradicción de las fuerzas productivas llevaría por sí misma al 

colapso del capitalismo y a la victoria del socialismo ” (Mouffe, 2014: 134). 
13 Es importante señalar que también existen autores que continúan defendiendo 

la noción ‘politicista’ de la biopolítica en los estudios de seguridad internacional. 

Al respecto puede revisarse el texto de Thayer (2009) donde se evalúan las 

ventajas y desventajas de tal enfoque.  



29 
 

biopolítica de las poblaciones a partir de una articulación 

económica e institucional que da cuenta de una nueva técnica 

de gobierno presente en las economías europeas y posteriormente 

norteamericanas de postguerra. La publicación de estas clases 

propició una re-lectura de Foucault en clave de seguridad crítica 

y securización, y un renacimiento14 de su figura en términos 

teóricos. Es por ello por lo que recuperamos la problematización 

con respecto a los estudios de securización y seguridad crítica 

antes que interpretar la obra de Foucault en clave de ciudadanía 

como lo realiza Wendy Brown (2016)15. 

 

Ahora bien, y pese a que el acento en el texto de Foucault como 

precursor de la preocupación por el problema de la libertad y 

seguridad en el contexto del neoliberalismo16, su recepción 

también se ha influenciado por las temáticas contingentes al siglo 

XXI como las fronteras entre países, las condiciones de migración 

ilegal y los problemas políticos respecto a los refugiados y su 

estatuto legal. La obra ‘Homo Sacer’ de Giorgio Agamben (2020), 

es precisamente, una forma de cuestionar la hipótesis de Foucault 

respecto a ‘guillotinar al rey’, así como también una forma de 

volver a considerar la importancia de conceptos universales como 

la soberanía y la teología política como elementos a tomar en 

consideración para los estudios críticos de seguridad. Para 

Agamben, lejos de haber superado los escenarios de soberanía, 

encontramos una articulación directa entre las distintas formas de 

poder a través de los estados de excepción (Weber, 2012), y en tal 

 
14 Evans (2010: 413) habla de un renacimiento y renovación de la fuerza política 

de Foucault.  
15 En ‘Undoing the demos’, traducido al español como ‘el pueblo sin atributos’, 

Brown (2016: 57) dedica un capítulo completo al repaso del curso ‘Nacimiento de 

la biopolítica’, para luego, en el siguiente capítulo, corregir a Foucault en relación 

con la racionalidad política (homo politicus y homo oeconomicus) y a la 

gobernanza propia del neoliberalismo.  
16 Analizar la relación de Foucault con el neoliberalismo, la gubernamentalidad 

algorítimica, y otras acepciones contemporáneas excede ampliamente los límites 

de este artículo y por consiguiente no nos referiremos a las actitudes y acciones 

de Foucault respecto a tal problema. Es por ello y por motivos de alcance que 

hemos optado por limitar nuestro abordaje conceptual hasta Hardt y Negri y 

mencionar sucintamente el escenario del COVID. 



30 
 

sentido la obra de Mbembe (2009), y los aportes de Brenner y 

Tazzioli (2022) en seguridad crítica, biopolítica y gobernanza 

rebelde son también un ejemplo de su recepción fuera de los 

márgenes establecidos por Foucault aunque en reconocimiento 

de un contexto político distinto al que vivió el pensador francés. 

 

Consideraciones finales. 

 

A lo largo de este artículo hemos mostrado distintos momentos 

de la recepción, contextualización y apropiación del concepto 

de biopolítica tanto en la Ciencia Política como en los Estudios 

críticos de Seguridad. Nuestro acento estuvo en la forma en 

que Foucault pensó su obra y la distancia que separa a las 

intenciones del propio autor con las conceptualizaciones 

posteriores. No está en nuestras manos normar o definir el uso 

del concepto, pero sí contextualizar las dificultades que tales 

apropiaciones implican a la obra del autor, por ello la sección 

más larga es aquella que trata sobre sus intenciones en el 

capítulo 5 de la ‘historia de la sexualidad’. Creemos, tal como 

enunciamos en la introducción, que hay un peligro de 

estiramiento conceptual del término biopolítica, y dicho peligro 

está en la posibilidad de que la política pierda su contenido 

propiamente político. El borrado de fronteras entre una 

concepción biológica y política de la vida, tiene repercusiones 

más allá de la filosofía, y si bien el proyecto de Agamben 

apunta precisamente a comprender el problema de los 

campos de concentración y el estado de excepción como una 

forma de poder (hacia la que tienden cada vez más las 

sociedades modernas) antes que como una anomalía 

histórica, su comprensión selectiva del itinerario de Foucault 

implica una valoración de sus seminarios sobre sus 

publicaciones y la recuperación de universales de los que 

Foucault notoriamente se alejó.  

 

Como se mostró en la forma en que el concepto de biopolítica ha 

sido recibido (con y contra Foucault), encontramos también que 

su proyecto (abandonado) aspiraba en cierta forma a la 

contemporaneidad, sin embargo, fue un proyecto inconcluso, y en 



31 
 

tal sentido es que sus postulados comprendidos en relación con un 

contexto institucional y de circulación del saber, y no con los que 

se han presentado actualmente, sustentan una conceptualización 

más cercana al proyecto y condiciones que enfrentó Foucault. La 

revisión de formas circunstanciales de recepción del concepto de 

biopolítica nos invita a no caer en confusión ni a biopolitizar el 

debate actual a través del borrado de fronteras conceptuales a 

través del reconocimiento de una comprensión histórica y desde 

las disciplinas del concepto de biopolítica. Aun así y 

paradójicamente, con la excepción de los estudios de etnicidad y 

luego del COVID, la premura y escaso énfasis en el contexto 

disciplinario, político e institucional sobre el concepto de 

biopolítica refuerza nuestra posición. 

 

 

Referencias bibliográficas 

 

Adcock, R., & Bevir, M. (2010). Political Science. In R. Backhouse & 

P. Fontaine (Authors), The History of the Social Sciences since 

1945 (pp. 71-101). Cambridge: Cambridge University Press. 

doi: 10.1017/CBO9780511845260.006  

Agamben, G. (2020). Homo Sacer I: El poder soberano y la nuda 

vida. Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora. 

Amadae, S. M. and Bueno de Mesquita, B. (1999). “The Rochester 

School: The origins of positive political theory”. Annual Review 

of Political Science, Vol. 2, pp. 260-295.  

Amar, P. (2013). The security archipelago: Human-security states, 

sexuality politics, and the ened of neoliberalism. Durham: 

Duke University Press. 

Arendt, H. (1994). Understanding and Politics (The Difficulties of 

Understanding). In: Essays in Understanding 1930-1954, New 

York: Harcourt Brace and Company, 1994. 

Bernauer, J y Rasmussen, D. (1987). The Final Foucault. 

Massachusetts: MIT Press. 

Bevir, M. (2022). A History of Political Science (Elements in Historical 

Theory and Practice). Cambridge: Cambridge University 

Press. doi:10.1017/9781009043458  



32 
 

Brenner, D. y Tazzioli, M. (2022). Defending Society, Building the 

Nation: Rebel Governance as Competing 

Biopolitics, International Studies Quarterly, Volume 66, Issue 2, 

June, sqac007, https://doi.org/10.1093/isq/sqac007 

Brown, W. (2016) El pueblo sin atributos: La Secreta Revolución del 

Neoliberalismo. Barcelona: Malpaso ediciones. 

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Madrid: 

Paidós.  

Dreyfus, H. y Rabinow, P. (2001). Michel Foucault: más allá del 

estructuralismo y la hermenéutica. Buenos Aires: Nueva Visión.  

Esposito, R. (2009). Biopolítica y Filosofía: (Entrevistado por Vanessa 

Lemm y Miguel Vatter). Revista de ciencia política 

(Santiago), 29(1), 133-141. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-

090X2009000100007 

Evans, B. (2010). Foucault’s Legacy: Security, War and Violence in 

the 21st Century. Security Dialogue, 41(4), 413–433. 

http://www.jstor.org/stable/26301106  

Fernández H., D. (2025). Michel Foucault: cómo salir del poder 

(hacia la escritura de sí). Trans/Form/Ação. 48. 10.1590/0101-

3173.2025.v48.n4.e025074. 

Foucault, M. (2014). El poder, una bestia magnífica. Sobre el poder, 

la prisión y la vida. Buenos Aires: Siglo XXI.  

_____(2013). Historia de la sexualidad 1: La voluntad de saber.  

Buenos Aires: Siglo XXI.  

_____ (2007). Nacimiento de la biopolítica. Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica 

_____(2006). Historia de la sexualidad 2: el uso de los placeres. 

Buenos Aires: Siglo XXI. 

Gallego, G. (2022). “Sí, importa. Notas sobre Estilo, Teoría Política y 

Humanidades”. Post-data, Revista de reflexión y análisis 

político. Volumen 27 (2). 

_____2020). The Poet and the Spectator: Arendt’s Conceptualization of 

Publicness and Judgment in Context, Tesis de maestría en 

Filosofía (ética y política). Universidad de Leiden. Disponible en: 

https://studenttheses.universiteitleiden.nl/handle/1887/136576     

Goertz, G. and Mahoney, J. (2012). A Tale of Two Cultures. 

Qualitative and Quantitative Research in the Social Sciences. 

Princeton, NJ: Princeton University Press. 

https://doi.org/10.1093/isq/sqac007
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-090X2009000100007
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-090X2009000100007
http://www.jstor.org/stable/26301106
https://studenttheses.universiteitleiden.nl/handle/1887/136576


33 
 

Hameiri, S. y Jones, L. (2013). The Politics and Governance of Non‐
Traditional Security. International Studies Quarterly. 57. 

10.1111/isqu.12014.  

Hardt, M. y Negri, A. (2001). Empire. Massachusetts: Harvard 

University Press. 

Lemke, T. (2010). From state biology to the government of life: 

Historical dimensions and contemporary perspectives of 

‘biopolitics’. Journal of Classical Sociology, 10(4), 421-438. 

https://doi.org/10.1177/1468795X10385183  

Liesen, L. T., & Walsh, M. B. (2012). The competing meanings of 

“biopolitics” in political science: Biological and postmodern 

approaches to politics. Politics and the Life Sciences, 31(1/2), 

2–15. http://www.jstor.org/stable/23359808 

López, C. (2016). "Hacer vivir, dejar morir" en la era de la 

gubernamentalidad: Acerca de la actualidad y de los 

alcances del enfoque foucaultiano de la biopolítica. Revista 

de filosofía, 72, 123-137. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-

43602016000100008   

Mbembe, A. (2019). Necropolitics. Durham, Duke University Press. 

Milchman, A y Rosernberg, A. (2007). The Aesthetic and Ascetic 

dimensions of an ethics of self-selfashioning: Nietzsche and 

Foucault. Parrhesia, N. 2, p. 44-65. 

Monge, J (2021). La cultura y el “combate de las formas”. Claves 

para pensar la dimensión afirmativa de la ética foucaultiana. 

Griot : Revista de Filosofia 21 (2):27-45. 

Mouffe, C. (2014). Agonística. FCE: Buenos Aires. 

Osborne, T., & Rose, N. (2023). Against Posthumanism: Notes 

towards an Ethopolitics of Personhood. Theory, Culture & 

Society, 41(1), 3-21. 

https://doi.org/10.1177/02632764231178472 (Original work 

published 2024) 

Reid, J. (2005). The Biopolitics of the War on Terror: A Critique of the 

“Return of Imperialism” Thesis in International Relations. Third 

World Quarterly, 26(2), 237–252. 

http://www.jstor.org/stable/3993727  

Sartori, G. (1970). “Concept misformation in comparative politics”. 

American Political Science Review, Vol. 64, No. 4, pp. 1033-

1053. 

https://doi.org/10.1177/1468795X10385183
http://www.jstor.org/stable/23359808
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100008
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100008
https://doi.org/10.1177/02632764231178472
http://www.jstor.org/stable/3993727


34 
 

Skinner, Q. (2006). Visions of Politics. Volume 1: Regarding method. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

_____(1969). Meaning and Understanding in the History of 

Ideas. History and Theory, 8(1), 3–53. 

https://doi.org/10.2307/2504188.  

Somit, A. & Peterson, S. (1999). Rational Choice and Biopolitics: A 

(Darwinian) Tale of Two Theories. PS: Political Science & 

Politics. 32. 10.2307/420748. 

Thayer, B. A. (2009). Biopolitics and international security studies: 

Pessimism, optimism, and the road ahead. Politics and the Life 

Sciences, 28(2), 95–98. http://www.jstor.org/stable/40588005  

Weber, S. (2012). Bare Life and Life in General. Grey Room, 46, 7–24. 

http://www.jstor.org/stable/41342509 

 

 

 
 

Este obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento 

4.0 Internacional 

 

https://doi.org/10.2307/2504188
http://www.jstor.org/stable/40588005
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

