L | S Revista
\/ Latinoamericana

V24 N71| 2025

¢Hasta cuando con la biopolitica? Precauciones sobre
el uso y abuso de un concepto!

Gabriel Ignacio Gallego Herrera
Pontificia Universidad Catdlica de Chile
gigallego@uc.cl
https://orcid.org/0000-0002-7988-8297

Recibido: 01.10.2024 | Aceptado: 19.11.25

Resumen: Acerca de biopolitica se habla demasiado, y se dice
tristemente muy poco. La discusién respecto a los alcances y limites del
concepto de biopolitica ha sido planteada en disciplinas distantes o
poco dialogantes con la Ciencia Politica, y en consecuencia se ha
perdido de vista tanto la teorizacién como la aplicacién politica del
concepto, su estiramiento conceptual y en particular las repercusiones
gue se siguen de su uso inapropiado. En tal sentido, a través de una breve
revision de historia conceptual, buscamos presentar las formas en que el
concepto de biopolitica no solo ha mutado y se ha desfigurado, sino que
encuentra antecedentes tedricos anteriores a la problematizacion de
Michel Foucault, e incluso debe mucho de su éxito y propagaciéon a
factores contextuales, institucionales e incluso histéricos en la Ciencia
Politica, y en cierta medida también en los Estudios criticos de Seguridad,
antes que exclusivamente en la Filosofia y Humanidades. El primer
apartado nos presenta una breve discusidon respecto al concepto, sus
usos y alcances, mientras que las secciones segunda, tercera y cuarta,
presentan tres enfoques distintos y dan cuenta de las recepciones del
concepto de biopolitica en contextos histéricos y académicos diferentes.
Finalmente, el quinto y Ultimo apartado presenta consideraciones finales
respecto al problema en la actualidad.

1 Agradezco los comentarios de los revisores y de mis colegas Natalia Tejero,
Diego Diaz y Felipe Bastias.
11


https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2025-N71-3759
mailto:gigallego@uc.cl
https://orcid.org/0000-0002-7988-8297

Palabras clave: Biopolitica; Ciencia Politica;  Estudios criticos de
Seguridad

How Long Will biopolitics last? precautions regarding the
use and abuse of a concept

Abstract: There is too much talk about biopolitics, and sadly very little is
said. The discussion regarding the scope and limits of the concept of
biopolitics has been stated in disciplines that are distant or have little
dialogue with Political Science, and consequently, both the theorization
and the political application of the concept, its conceptual stretch and
the repercussions have been lost as a consequence from their
inappropriate use. In this sense, through a brief review of conceptual
history, we seek to present the ways in which the concept of biopolitics
has not only mutated and been disfigured, but also finds theoretical
antecedents prior fo Michel Foucault's problematization, and even owes
much to of its success and spread to contextual, institutional and even
historical factors in Political Science, and to a certain extent also in Critical
Security Studies, rather than exclusively to Philosophy and Humanities. The
first section presents a brief discussion regarding the concept, its uses and
scope, while the second, third and fourth sections present three different
approaches and give an account of the recepftions of the concept of
biopolitics in different historical and academic contexts. Finally, the fifth
and last section presents final considerations regarding the current
problem.

Keywords: Biopolitics; Political Science; Critical Security Studies

Por quanto tempo durarpa a biopolitica? precaugoes
relativas ao uso e abuso de um conceito

Resumo: Fala-se muito sobre biopolitica, mas, infelizmente, pouco se diz.
A discussdo sobre o alcance e os limites do conceito de biopolitica tem
sido feita em disciplinas distantes ou com pouco didlogo com a Ciéncia
Politica e, consequentemente, tanto a teorizacdo quanto a aplicacdo
politica do conceito, o seu alcance conceitual e as repercussdes tém-se
perdido como consequéncia do seu uso inadequado. Nesse sentido,
através de uma breve revisGo da histéria conceitual, procuramos

12



apresentar as formas como o conceito de biopolitica ndo sé sofreu
mutacdes e foi desfigurado, mas também encontra antecedentes
tedricos anteriores d problematizacdo de Michel Foucault, e até deve
muito do seu sucesso e difusdéo a fatores contextuais, institucionais e até
histéricos na Ciéncia Politica e, em certa medida, também nos Estudos
Criticos de Seguranca, e ndo exclusivamente & Filosofia e as
Humanidades. A primeira seccdo apresenta uma breve discussdo sobre
o conceito, os seus usos e alcance, engquanto a segunda, ferceira e
quarta seccoes apresentam trés abordagens diferentes e ddo conta das
rececoes do conceito de biopolitica em diferentes contextos histéricos e
académicos. Finalmente, a quinta e Ultima seccdo apresenta
consideracoes finais sobre o problema atual.

Palavras-chave: Biopolitica; Ciéncia Politica; Estudos Criticos de
Seguranca

1. Introduccidn

Pensar conceptualmente es un ejercicio que requiere delimitar
con un cierto grado de precision y recelo los alcances en que un
determinado concepto encuentra tanto su aplicacidbn como su
contenido. Conceptualizar requiere entender a cabalidad lo que
busca ser definido, pero al mismo tiempo no puede sélo quedarse
solamente en ello, ya que necesita también recapitular
esclareciendo los distintos usos en que sus acepciones se enfrentan
y mutan. Requiere también un entendimiento de las I6gicas de
circulacién internacional, del contexto institucional, de las
sensibilidades, tonos y modos de pensamiento que permitan
acercarse aunque sea de forma tenue a los distintos momentos en
que dicho concepto se ha visto empleado y comprendido por
grupos particulares2. Realizar un ejercicio semejante con respecto
a la biopolitica demandaria tanto atencién al debate filoséfico

2 Skinner (1969: 37 ; 2006), afirmard que no existe algo asi como una historia
conceptual, sino que mMmds bien historias de los usos de los conceptos en
determinados contextos. Si bien la precisibn es profundamente valiosa y
acertada, creemos que la comprensidn de los usos y contextos se enriquece a su
vez con intentos de comprensién en un sentido mds amplio. Nos acercamos a la
posicion que propone Arendt (1994), pero tratamos de relacionarla (al menos
parcialmente) con Skinner. Al respecto, véase Gallego (2020: 8-14).
13



contempordneo como a su recepcion en términos politicos; tal
empresa no es la que realizaremos en este articulo, sino que Mmdas
bien buscaremos, en sintonia con la precision de Osborne y Rose
(2023: 3) sobre el post-humanismo, enmendar una discusién mal
planteada respecto a los usos y abusos del concepto ‘biopolitica’
en relacion con los Estudios Criticos de Seguridad y la Ciencia
Politica. Estimamos que esta precision podria contribuir tanto a
distinguir claramente la biopolitica de otros conceptos aledanos
como la soberania, las vidas que cuentan para un luto [griefable
lives] (Butler, 2010) y la condiciéon del animal laborans (Arendt,
1998), asi como también a matizar juicios respecto al paradigma
biopolitico como definitorio del momento politico actual. El
problema se encuentra mal planteado ya que sobrestima
posiciones que Foucault descartdé abordando un problema
politico sin  considerar las instituciones de su estudio vy
confundiéndolo con una definicion de nuestros tiempos3. Dicho de
otra manera, la modernidad politica no es biopolitica, sino que se
ha biopolitizado en atencién a fendmenos ajenos a la politica.
Demasiados cuidados en utilizar un concepto a partir de ciertas
formas de filosofia contrarias al mismo Foucault y muy poca
atencion alas logicas de circulacion del concepto.

Este fendmeno de biopolitizacion del debate politico, estaria muy
lejos de constituir el objetivo o premisa donde se inicio el debate,
al confrario, se frataric mds bien de ciertas lecturas o
apropiaciones contrarias a la enunciacién y uso de los mismos
autores. En tal sentido, es que, ftommando como ejemplo a Foucault,
podemos ilustrar la manera en que dicha légica de apropiacion y
circulaciéon del concepto ha operado.

Con respecto a lo senalado anteriormente, estimamos necesario,
antes que normar el uso del concepto, preguntarnos por sus
alcances respecto a las enunciaciones del mismo Foucault, asi
como de los usos posteriores. Pareciera, o bien que Foucault
renuncié prematuramente a una idea cuyo exitoso rendimiento

3 Agamben (2020: 21), expone el problema al sefalar que la distincién amigo-
enemigo no es el par categorial fundamental de la politica occidental, sino que
se trataria de vida desnuda -existencia politica.

14



seguimos viendo o, por el contrario, que la apropiacion del término
ha tendido a una desfiguracioén y estiramiento conceptual (Sartori,
1970) que ha llevado al concepto a dimensiones omniabarcantes
o incluso a ser un concepto de época. Podricmos desde luego
también contextualizar y ver las formas en que el biopoder vy la
biopolitica han evolucionado a nociones como la necropolitica
(Mbembe, 2019) o a la relacién entre excepcion, soberania y bio-
politica que Agamben (2020) ha desarrollado en el contexto de su
proyecto Homo Sacer. En tal sentido, es que este articulo
problematizard tanto el problema de la bio-politica en la obra de
Foucault como su usos e implicancias tomando como disciplinas
académicas especificas ala Ciencia Politica (Liesen y Walsh, 2012)
y a los Estudios Criticos de la Seguridad (Evans, 2010) en el contexto
actual. Ahora bien, resulta también necesario distinguir los usos que
la concepcidn misma de biopolitica ha tenido dentro de la
Ciencia Politica, y en tal sentfido es fundamental distinguir entre las
concepciones cientificas (o cientificistas) asociadas a los estudios
de comportamiento desde una perspectiva que toma en
consideracioén factores bioldgicos y evolutivos de las especies en
términos de cooperaciéon y conflicto, en contraposicion a las
concepciones filoséficas respecto a la biopolitica que se
desprenden de los andlisis histéricos realizados por Michel Foucault.
Md&s aun, es posible aun precisar que el mismo proyecto de
Foucault implicé un andlisis inserto en los alcances de su tiempo, y
que por tanto las nociones contempordneas de biopolitica,
principalmente aquellas presentes en el pensamiento filosdfico-
politico italiano exceden y llevan a la biopolitica a ofros derroteros.
Nuestro tiempo no es el de Foucault, y de la misma forma que es
posible cuestionar la actualidad de los mecanismos disciplinarios,
cabe preguntarnos por la idoneidad de su problematizacion
respecto a la biopolitica.

Desde que Foucault (2013) dedicd cerca de un capitulo a la
nocidn de biopoder y sus variantes anatomopolitica y biopolitica
en el primer tomo de la historia de la sexualidad, el concepto ha
sido apropiado, distanciado, enrarecido e incluso exportado a
alcances que dejarian aténito al pensador francés. Un concepto
gue Foucault empled exclusivamente en un capitulo de su obra

15



escrita* —y al que no dedicé mayor atencidn posterior— se vio
transformado de pronto en objeto de acalorados debates vy
planteado como definitorio de la experiencia moderna de la
politica (como senalaria Agamben, 2020). En relacion con ello es
que cabe preguntarse por qué si Foucault dedicéd tan sdlo
veinticinco pdginas a este problema en el Ultimo capitulo de ese
libro, el concepto sigue estando tan presente y repetido como una
letania en los andlisis contempordneos de distintas disciplinas.
Podria argumentarse, desde luego, que el concepto fue
desarrollado en distintos seminarios de Foucault, pero sabemos
también de su intencidn de no realizar publicaciones pdstumas ni
de textos no revisados, y mds aun conocemos también su cambio
de problemdticas’ respecto al problema del Estado, asi como su

4 “Esto implica inmediatamente cierta eleccién de método, sobre lo que trataré
en algun momento de extenderme un poco mds, pero ahora querria indicarles
que la decision de hablar o partir de la prdctica gubernamental es, desde luego,
una manera muy explicita de dejar de lado como objeto primero, primitivo, ya
dado, una serie de nociones como, por ejemplo, el soberano, la soberania, el
pueblo, los sujetos, el Estado, la sociedad civil: todos esos universales que el andlisis
sociolégico, asi como el andlisis histérico y el andlisis de la filosofia politica, utilizan
para explicar en concreto la prdctica gubernamental. Por mi parte, me gustaria

hacer justamente lo conftrario [...] (Foucault, 2007: 17).
5 La tesis fue enunciada por Foucault en el post-scripftum de 1983 ‘Sobre la
genealogia de la ética’ al enunciar sobre su anterior proyecto “[...] el sexo es

aburrido™ (Dreyfus y Rabinow, 2001: 261), y la hipdtesis del abandono del poder (y
la biopolitica) hacia la relacién del sujeto consigo mismo y la dimension ascética
de la existencia (Milchman y Rosenberg, 2007; Monge, 2021, Bernauer y
Rasmussen, 1987), o su distancia o desplazamiento intelectual (Ferndndez, 2025:
1-2). Esposito y Agamben plantearon su negativa a seguir el giro hacia el cuidado
de si de Foucault, y han acentuado mds bien la necesidad de pensar
biopoliticamente. *Otros, dentro de los cuales me incluyo, o como Agamben,
pero también como Deleuze, sostienen que por el contrario en la produccién de
Foucault hubo en un cierto momento una fuerte crisis, que fue al mismo tiempo
biogrdfica y de pensamiento, y que su obra Ultima estd, no digo un paso atrds,
pero en resumen no ayuda a entender mejor la produccidén de los aios setenta,
en los que nace la categoria de biopolitica. Miidea es que se debe escapar del
intento de agregarle ética a la produccién de Foucault. El Foucault que a mi me
interesa especialmente es el Foucault duro, dspero, del conflicto, del tema de la
guerra, del tema de la fuerza, no logro reencontrar una potencia de ideas
semejante en el Ultimo Foucault, en el Foucault ‘griego’ (Esposito, 2009: 140).
Para una defensa de la biopolitica de Foucault contra tales criticas véase Lopez
(2016).
16



reformulacién de objetivos en la infroduccién del segundo tomo
de la historia de la sexualidad (Foucault, 2006: 11 - 12).

El siguiente apartado revisard los distinfos momentos, enfoques,
apropiaciones y usos de la biopolitica fuera de la Filosofia Politica,
dando cuenta de la evolucién del concepto en relacion su con la
Ciencia Politica a partir de dos posturas.

2. Los antecedentes: ciencia, biologia y politica.

La concepcidn de biopolitica, lejos de ser Unica, monolitica e
incuestionable, implica desde su aparicion en la Ciencia Politica,
una disputa y al menos una historia (entre otras) respecto a los
distinfos caminos que el concepto ha recorrido y recorre
actualmente. Es posible, recuperando una famosa metdafora de la
Ciencia Politica (Goertz y Mahoney, 2012; Somit y Peterson, 1999),
hablar de un cuento de dos culturas, o de dos rutas que nuestra
disciplina adoptd respecto a la biopolitica, sin embargo, en este
caso vale la precision de que, a diferencia de lo cudalitativo y
cuantitativo, los dos enfoques no lograron en absoluto convivir de
forma armodnica. La convivencia mas bien estuvo tenida desde el
comienzo de disputas y logicas internas en la posicion de la
Ciencia Politica en el contexto norteamericano y de intercambios
académicos transcontinentales (Bevir, 2022; Amadae y Bueno de
Mesquita, 1999), y en tal sentido resulta necesario comprender la
emergencia y declive de la posicion perdedora como una historia
de contingencias antes que como una progresion légica.

Las dos posiciones que expondremos en este apartado, a
diferencia de Somit y Peterson (1999), y en concordancia con
Liesen y Walsh (2012) serdn las de una biopolitica darwinista y
cientificista que intentd insertarse (sin éxito) en el mainstream de la
disciplina a través de un fallido didlogo con la teoria de eleccién
racional, por un lado, y las concepciones herederas de los estudios
de Michel Foucault, la gubernamentalidad y la biopolitica de las
poblaciones (biopoder y anatomopolitica), que lograron
sorpresivamente entrar con éxito en la disciplina, por el otfro.

17



En el contexto posbélico y de comienzos de la Guerra Fria, el
posicionamiento de la Ciencia Politica dentro del esquema de la
ciencia en los Estados Unidos estuvo marcado por la
profesionalizacion y comparacién con las ‘ciencias duras'. La
Ciencia Politica debia probar ante las otras disciplinas y los comités
evaluadores su cardcter cientifico y su posicibn dentro de un
programa de ciencias financiadas directamente por el Estado¢. En
tal sentido es que la revolucién conductista y la vinculacién con la
economia permitid un mayor financiamiento y consolidacion del
campo disciplinar. Como expone Mark Bevir:

“Los académicos norteamericanos de la politica han, la
mayoria del fiempo, siempre visto su disciplina como una
ciencia. Pero hasta 1940 lo hicieron con poca ansiedad, o por
decirlo de ofra forma, poca autorreflexion. Un tipo de nocidn
de la ciencia como recolectora de hechos y reporte objetivo
prevalecio, y dio pocas razones para preferir lo cuantitativo
antes que lo cudlitafivo. Los conductistas disputaron ese
status quo dramdticamente. Su visidn de la Ciencia Politica se
basd en una concepcidon mds demandante de Ciencia. Ellos
exhortaron a los cientistas politicos a examinar criticamente y
a mejorar sus métodos, lo que significaba, cada vez que fuera
posible, tomar las técnicas que producian datos cuantitativos
y analizarlas estadisticamente. La cuantificacion no es el
companero necesario de una elevada autoconciencia
metodoldgica, pero los conductistas las vincularon vy
anudaron fuertemente” (Adcocky Bevir, 2010: 79)7.

En este escenario disciplinar y sumado a la consolidacién de los
departamentos de Ciencia Politica, las primeras discusiones
respecto a biopolitica dieron cuenta de un afdn de vincularse con
la biologia y las ciencias duras, y a la vez de debatir las hipdtesis
culturalistas respecto a los hdbitos y conductas electorales
aprendidas. La posicion biopolitica complejizaba dicha relacion y
senalaba mdas bien la necesidad de comprender las dindmicas
bioldgicas y evolutivas que condicionarian el comportamiento de

¢ Para un breve andlisis respecto a la forma en que la Ciencia Politica alude y se
vincula a las ciencias duras, véase Gallego (2022: 485 - 486).
7 Traduccion propia.

18



los sujetos politicos (Sommit y Peterson, 1999: 40). Las concepciones
neo-darwinistas, evolutivas y etoldgicas de esta forma de andlisis
biopolitico tuvieron asidero en algunos departamentos de Ciencia
Politica, pero a su vez debieron demostrar sus credenciales de una
forma distinta a los enfoques eugenésicos (asociados al nazismo,
racismo y al control de la natalidad y poblacién), del cuidado de
las especies y medio ambiente; por consiguiente se presentaron a
si mismos como un aporte a la disciplina y al mismo tiempo sirvieron
como una forma de consolidar el cardcter de ‘ciencia dura’ de la
Ciencia Politica frente a los comités de investigacion cientificos en
Estados Unidos. La biopolitica buscaba entonces consolidarse
como una subdisciplina dentro de la Ciencia Politica, pero se
encontrd en una relacidén de competicion con los enfoques de la
escuela de eleccidon racional (rational choice) vy, en
consecuencia, si bien su discusion con el conductismo fue posible,
no pudieron relacionarse de forma apropiada ni convivir
exitosamente con el nuevo escenario marcado por el auge de la
teoria de eleccion racional.

La perspectiva biopolitica al interior de la Ciencia Politica estaba
inferesada en comprender los fundamentos bioldgicos de la
competicion, cooperacion, agresiones, relaciones de dominacion,
formas y estructuras jerdrquicas, y maneras en que la enemistad
opera; o dicho de ofra forma, su foco estaba “la discusion de la
relaciéon entre naturaleza y sociedad, biologia y politica” (Lemke,
2010: 425). El proyecto se comprendia por fanto como una forma
de valorar otras explicaciones denfro de los factores a considerar
por la Ciencia Politica, sin embargo, ademds del al auge de la
teoria de eleccion racional, y tras una serie de desaciertos
institucionales e intentos de posicionarse autbnomamente como
sub-campo de investigaciéon, la perspectiva biopolitica fue
desplazada también por una posicién centrada en la ecologia y
la tecnologia como elementos de andlisis y consideracion para el
estudio cientifico de la politica. Dichas posiciones planteaban un
foco distinto respecto alo que entenderian por biopolitica.

En los anos 60 y 70, y paralelamente al enfoque anteriormente
descrito, se presentd una perspectiva que disputd la comprension

19



respecto ala nocién de biopolitica a partir de la preocupacion por
la proteccion del entorno, la preservacion de las especies, los
limites demogrdficos, econdémicos y de desarrollo, asi como
también la necesidad de comprender que la intervencion artificial
y tecnoldgica tiene efectos duraderos en la vida misma sobre
nuestro planeta. Aquellos principios que guiaban a un nuevo
entendimiento de la biopolitica se plantearon como una discusion
respecto a la necesidad de regulaciones, y por tanto cuando
debatiamos tales términos, estdbamos discutiendo o en una
conversacion sobre biopolitica. En tal senfido es que esta nueva
acepcion se trataria del intento por comprender y proteger ciertos
principios bdsicos para la existencia de la vida misma a partir del
trazado y discusidn de los limites de la accidn e intervencion a la
acciéon tecnolégica y a la vez su impacto en la vida bioldgica.
Ahora bien, y a diferencia del anterior enfoque, esta concepciéon
de la biopolitica no contd con un gran apoyo dentro de la Ciencia
Politica, ni fampoco consiguid consolidar un lugar hegemaonico
respecto al concepto de biopolitica. En tal sentido, ambos
acercamientos compartian un error comuin, una cierta
apreciaciéon particular que les impide ver el campo mismo de su
estudio, o dicho de la forma en que lo expone Thomas Lemke:

“El concepto de biopoliticas no puede simplemente ser
etiquetado a una actividad politica especifica o a un sub-campo
de las politicas que tratan con la regulacion y gobernanza de los
procesos de la vida. Mds bien, el significado de las biopoliticas
recae en su habilidad para hacer visible el siempre contingente y
siempre precario reino de lo intfangible e incuestionado, por un
lado, y la esfera de la accién moral y legal por el otro” (Lemke,
2010: 428).

Lo que aquella cita expone es precisamente que ambos enfoques,
al tomar partido por una posicidon parcial u otra en especifico,
pasan por alto la posibilidad de que el fendbmeno de la biopolitica
sea una configuraciéon histérica contingente y el resultado de
multiples procesos tanto a nivel de regulaciones legales, como a
nivel de procedimientos, instituciones y prdacticas de afirmacion y
resistencia. La biopolitica antes que la biologizacién de la politica,
da cuenta de una serie de procedimientos que problematizaron o

20



pusieron de relieve en una forma politica elementos respecto a los
fendmenos de la vida. Quien comprendid y definidé dichos
procesos fue Michel Foucault, y el proximo apartado dard cuenta
de la forma particular en que Foucault describid el biopoder, la
anatomopolitica y la biopolitica de las poblaciones.

3. Biopoder, anatomopolitica y biopolitica de las
poblaciones.

Las dos posiciones expuestas en el apartado previo, denominadas
politicistas y naturalistas por Lemke (2010: 428), nos permiten dar
cuenta de la necesidad de una comprension mds amplia y diversa
sobre la biopolitica; ésta no es meramente una exposicion de
factores que afectan al comportamiento politico o al cdlculo
racional de los individuos o los estados, asi como tampoco lo es la
discusion publica o politica respecto a problemas sobre biologia y
politicas sociales desde la pregunta por el medio-ambiente y las
limitaciones de la tecnologia. Por el contrario, se tfrata mdas bien de
una comprension diferente respecto a una manera especifica en
que el ejercicio del poder de instituciones, sujetos, normas,
discursos y prdcticas, mutdé hacia al cuidado, promocién vy
represion de los fendmenos de la vida en un contexto histdrico
determinado denfro de las sociedades occidentales.

La obra de Michel Foucault constituye el horizonte a comprender
respecto a dichos fendmenos, pero al mismo tiempo debemos
tomar en consideracién que su Unico frabajo aprobado en vida
para publicaciéon respecto del asunto biopolitico fue el primer
tomo de ‘la historia de la sexualidad’, y en consecuencia es que
una lectura de su proyecto biopolitico (posteriormente
descartado) debiese empezar de una interpretacion fiel a las
posiciones del autor. Comprendemos desde luego las limitaciones
que implica interpretar su proyecto de esta forma, sin embargo es
necesario exponer — al menos en este apartado - su proyecto de
la forma en que hagamos mayor justicia a sus objetivos y alcances.
Por ello es que, nos remitiremos con exclusividad al capitulo 5 del
primer volumen de su ‘Historia de la sexualidad’ antes que a las

21



lecturas realizadas en los seminarios del College de France o la
Universidad de Berkeley.

La posicidn respecto al problema biopolitico que se desprende de
la lectura de Foucault (2013) es una que situa a este fendmeno
como una mutacién o fransformacién radical en el orden de la
politica, un modo y discurso especificamente moderno que
desafia a la vez que convive con las formas legales de ejercicio
del poder tales como la soberania estatal. En tal sentido es que la
biopolitica implica una ruptura del pensamiento politico
monolitico® y del ejercicio del poder in toto, a la vez que una
valoracién y puesta en luz de los dispositivos, funcionamientos,
normas, regulaciones e instituciones que dan cabida a una
preocupacion por la restriccion o promocidén de la vida. El
‘derecho de la espada’ dio lugar a una posterior problematizaciéon
respecto a las disciplinas e instituciones del biopoder.

La guerra y la pena de muerte, formas especificas de ejercicio
soberano, sufrieron un cambio en funcidn de las nuevas
formaciones e instituciones de la sociedad, se podia entonces
disponer de la vida de los sujetos que eran considerados peligrosos

8 Foucault inicia su descripcidon de esa forma anterior de poder exponiendo su
funcionamiento y su incipiente transformacién histérica desde una comprensién
de una disposicion total hacia una de un derecho soberano indirecto. Esta
mutacion, que nos sirve de antecedente para la posterior transformacién hacia
el biopoder, la anatomopolitica y la biopolitica de las poblaciones, es descrita
por Foucault de la siguiente forma:

“Durante mucho tiempo, uno de los privilegios caracteristicos del poder soberano
fue el derecho de vida y muerte. Sin duda derivaba formalmente de la vieja patria
potestas que daba al padre de familia romano el derecho de “disponer” de la
vida de sus hijos, al igual que la de sus esclavos: él se la habia "dado”, él podia
quitdrsela El derecho de vida y muerte tal como se formula en los tedricos cldsicos
ya es una forma considerablemente atenuada. Desde el soberano hasta sus
sUbditos, ya no se concibe que tal privilegio se ejerza en lo absoluto
incondicionalmente, sino en los Unicos casos en que el soberano se encuentra
expuesto en su existencia misma: una especie de derecho de réplica. 3Estd
amenazado por sus enemigos exteriores que quieren derribarlo o discutir sus
derechos?2 Puede entonces hacer la guerra legitimamente y pedir a sus sUbditos
qgue tomen parte en la defensa del Estado: sin “proponerse directamente su
muerte”, es licito para él “exponer sus vidas”: en este sentido ejerce sobre ellos un
derecho "indirecto” de vida y muerte” (Foucaultf, 2013: 127).

22



asi como también se podia excluir y separar a aquellos que
representaran un riesgo para la seguridad de la poblacién, o como
lo expone el pensador francés:

“Podria decirse que el viejo derecho de hacer morir o dejar
vivir fue reemplazado por el poder de hacer vivir o arrojar ala
muerte. Quizd se explique asi esa descalificacion de la muerte
seNalada por la reciente caida en desuso de los rituales que
la acompanaban. El cuidado puesto en esquivar la muerte
estd ligado menos a una nueva angustia que la tornaria
insoportable para nuestras sociedades que al hecho de que
los procedimientos de poder no han dejado de apartarse de
ella. En el paso de un mundo a otro, la muerte era el relevo
de una soberania terrestre por otra, singularmente mds
poderosa; el fasto que la rodeaba era el signo del cardcter
politico de la ceremonia. Ahora es en la vida y a lo largo de
su desarrollo donde el poder establece su fuerza; la muerte es
su limite [...] (Foucault, 2013: 130 - 131).

Vemos entonces coémo desde estas mutaciones se comienza a
comprender un poder que opera de forma diferente, que guarda
relacion con las limitaciones del poder soberano y la aparicion de
nuevas formas de ejercicio respecto a las disciplinas, restricciones,
limitaciones, promocion y desarrollo de los sujetos en relacién con
la disposicidon a emplear sus vidas en el ejercicio del poder. No se
frata por tanto solamente de disponer de la muerte, sino que del
franscurso de la vida, de la salud y ciertas formas de enfermedad,
de la exclusidon y bifurcacién del ejercicio del poder a través de
técnicas como la estadistica, la demografia, la epidemiologia y
otras ciencias que permiten comprender y normar los fendmenos
de la vida desde una perspectiva biopolitica. La correccién, la
terapeutica, las formas Optimas favorecidas y las subpares
descartadas en que los sujetos y las poblaciones son
comprendidos en su dimensidn bioldgica como partes de un
ejercicio y cdlculo del poder representado ya no solamente en la
figura del Estado vy su legalidad monolitica y soberana, sino que
desde un cambio en la configuracién del ejercicio mismo del
poder respecto a la vida.

23



Nuestra presentacion ha mostrado cémo es que Foucault pensd
en las distintas configuraciones del ejercicio del poder en las
sociedades occidentales y las maneras en que es posible rastrear
las discontinuidades o saltos contingentes entre el poder soberano
y las nuevas formas del poder. Asi, en el capitulo 5 de ‘la historia
de la sexualidad’ presentd el comienzo de una nueva
comprension de la vida con un foco que difiere del poder estatal
monolitico y soberano y se orienta mds bien a la limitacion,
promocion y ejercicio de una nueva forma de poder que articula
instituciones, prdcticas, procedimientos normativos, aspiraciones y
legalidad en conjunto con disposiciones y resistencias de los sujetos
en funcidon de un cdlculo politico respecto a la vida. Podemos
rastrear la aparicion de una nueva forma que podemos entender
desde la palabra ‘biopoder’, siendo ella especificamente
moderna y contingente en las sociedades occidentales, y al
mismo tiempo opera en conjunto con nuevas formas de
administraciéon de la vida, las poblaciones y la disciplina. Estos
fendmenos ocupan el centro de su reflexion, y presentaremos una
cita respecto al biopoder, anatomopolitica (poder disciplinar) y la
biopolitica de las poblaciones.

“Concretamente, ese poder sobre la vida se desarrolld desde
el siglo XVIl en dos formas principales; no son antitéticas; mds
bien constituyen dos polos de desarrollo enlazados por todo
un haz intermedio de relaciones. Uno de los polos, al parecer
el primero en formarse, fue cenfrado en el cuerpo como
mdquina: su educacién, el aumento de sus aptitudes, el
arrancamiento de sus fuerzas, el crecimiento paralelo de su
utilidad vy su docilidad, su integraciéon en sistemas de control
eficaces y econdmicos, todo ello quedd asegurado por
procedimientos de poder caracteristicos de las disciplinas:
anatomopolitica del cuerpo humano. El segundo, formado
algo mds tarde, hacia mediados del siglo XVII, fue centrado
en el cuerpo-especie, en el cuerpo transido por la mecdnica
de lo viviente y que sirve de soporte a los procesos bioldgicos:
la proliferacion, los nacimientos y la mortalidad, el nivel de
salud, la duracién de la vida y la longevidad, con todas las
condiciones que pueden hacerlos variar; todos esos
problemas los toma a su cargo una serie de intervenciones y
controles reguladores: una biopolitica de la poblacién. Las

24



disciplinas del cuerpo y las regulaciones de la poblacion
constituyen los dos polos alrededor de los cuales se desarrolld
la organizacién del poder sobre la vida. [...] Se inicia asila era
de un "bio-poder"[...] (Foucault, 2013: 131 - 132).

El biopoder, la biopolitica de las poblaciones y la anatomopolitica
dan cuenta de las configuraciones modernas en que podemos
situar la analitica y el ejercicio del poder moderno, es en esta clave
y en dicha direccién en la que Foucault sitUa los andilisis respecto
a la problemdtica del biopoder, y en tal sentido es que
posteriormente —y como expresamos en detalle en la
introduccidén de este articulo— abandona su proyecto. Ahora
bien, es cierfo también que Foucault buscaba cimentar de igual
manera una nueva andlitica del poder que permitiera
comprender las sociedades desde una perspectiva tedrica
distinta, una que al igual que el biopoder se opusiera y desplazara
la primacia tedrica y epistemoldgica de las comprensiones del
poder desde perspectivas monoliticas? y que impidieran un

? Si bien Foucault reconocié la relacidon entre capitalismo y biopolitica, no
circunscribié su andlisis de forma total a dicho fendmeno, nilo comprendié como
una analitica marxista, sino que mds bien lo desarrolld en un contexto de
estrategias y configuraciones contingentes de las distintas formas y genealogias
del biopoder, los saberes y las tecnologias del yo. Al respecto sefald:

“Ese bio-poder fue, a no dudarlo, un elemento indispensable en el desarrollo del
capitalismo; éste no pudo afirmarse sino al precio de la insercién controlada de
los cuerpos en el aparato de produccion y mediante un ajuste de los fendmenos
de poblacidén a los procesos econdmicos. Pero exigi® mds; necesitd el
crecimiento de unos y otros, su reforzamiento al mismo tiempo que su utilizabilidad
y docilidad; requiri®6 métodos de poder capaces de aumentar las fuerzas, las
aptitudes y la vida en general, sin por ello tornarlas mas dificiles de dominar; si el
desarrollo de los grandes aparatos de Estado, como instituciones de poder,
aseguraron el mantenimiento de las relaciones de produccién, los rudimentos de
andtomo vy biopolitica, inventados en el siglo XVIIl como técnicas de poder
presentes en todos los niveles del cuerpo social y utilizadas por instituciones muy
diversas (la familia, el ejército, la escuela, la policia, la medicina individual o la
administracién de colectividades), actuaron en el terreno de los procesos
econdmicos, de su desarrollo, de las fuerzas involucradas en ellos y que los
sostienen; operaron también como factores de segregacién y jerarquizacion
sociales, incidiendo en las fuerzas respectivas de unos y otros, garantizando
relaciones de dominacion y efectos de hegemonia; el agjuste entre la
acumulacién de los hombres y la del capital, la articulacidn entre el crecimiento de
los grupos humanos vy la expansion de las fuerzas productivas y la reparticion

25



desarrollo adecuado respecto a las posibilidades de resistencias.
En tal sentido es que Foucault llamd en el cuarto capitulo del
mismo texto a guillotinar al rey'® dentro de la teoria politica y a
pensar posibilidades analiticas que desafien una teorizacion
desfasada y miope respecto al ejercicio del poder, sin embargo,
dicho movimiento no implicé un retorno a una analitica marxista
del poder, sino un desprendimiento de tales posiciones
metodoldgicas!'. Es desde estas precisiones que podremos
analizar la influencia particular de las problematizaciones de
Foucault en los estudios de seguridad critica o, dicho de otra
forma, a partir de las precisiones que Foucault establecié respecto
a su obra podemos acercarnos a las reformulaciones de su obra
en el contexto institucional de los estudios criticos de seguridad.

Si en un primer momento dimos cuenta del problema, luego
revisamos coOmo la nocidn de biopolitica aparece en la Ciencia
Politica, y cdmo fue transformada por la problematizacion de
Foucault. En el siguiente apartado nos abocaremos a la forma
particular en que Foucault fue recibido y a la manera en que el
concepto de biopolitica incorpord problemdaticas anteriores y
otras que escapan a la problematizaciéon del autor. Ello es en cierta

diferencial de la ganancia, en parte fueron posibles gracias al ejercicio del bio-
poder en sus formas y procedimientos multiples. La invasidon del cuerpo viviente,
su valorizacion y la gestion distributiva de sus fuerzas fueron en ese momento
indispensables” (Foucaulf, 2013: 133).
10 “En el fondo, a pesar de las diferencias de épocas y de objetivos, la
representacién del poder ha permanecido acechada por la monarquia. En el
pensamiento y en el andlisis politico, aun no se ha guillotinado al rey. De alli la
importancia que todavia se otorga en la teoria del poder al problema del
derecho y de la violencia, de la ley y la ilegalidad, de la voluntad y de la libertad,
y sobre todo del Estado y la soberania (incluso si ésta es interrogada en un ser
colectivo y no mds en la persona del soberano). Pensar el poder a partir de estos
problemas equivale a pensarlos a partir de una forma histérica muy particular de
nuestras sociedades: la monarquia juridica. Muy particular, y a pesar de todo
transitoria. Pues si muchas de sus formas subsistieron y adn subsisten, novisimos
mecanismos de poder la penefraron poco a poco y son probablemente
irreducibles a la representacién del derecho” (Foucault, 2013: 86).
1 Es patente en tal senfido el nombre y contenido de su entrevista de 1978 con
Ryumei Yoshimoto titulada ‘Metodologia para el conocimiento del mundo: cémo
deshacerse del marxismo' (Foucault, 2014: 87- 112).

26



medida légico, ya que Foucault, muerto en el ano 1984, no vivid
los fendmenos mds importantes respecto a la seguridad ni tenia
coémo avistar aquello que ocurre hoy.

4. Foucault: la seguridad y el riesgo.

La recepcidon de la obra de Michel Foucault en el contexto de la
Ciencia Politica norteamericana y los estudios criticos de seguridad
estuvo marcada por la tfraduccidén tardia de sus seminarios en los
2000, asi como también por las particularidades de la academia
norteamericana y su particular division del trabajo. Al igual que
Inglaterra, la forma primaria de Filosofia que se cultiva en
Norteamérica es la Filosofia Analitica (en contraposicién a la
Filosofia continental), y en tal sentido, es que la recepcién de
autores de la llamada ‘French Theory’ se dio mds bien en los
departamentos de Literatura y solo posteriormente en las Ciencias
Sociales. Aun asi, el impacto de Foucault en Teoria Politica vy
Filosofia fue considerable, y sus viajes y conferencias en Berkeley
propiciaron una forma de cercania o receptividad mayor.
Ademds la publicacion de sus seminarios, en conjunto con el
escenario de securitizacion y priorizacion de ciertas vidas (Butler,
2009) posterior a los atentados de las torres gemelas de 2001,
implicaron un giro en la discusion publica. La lectura de Foucault,
pese a ser una historia descuidada (Dillon y Lobo Guerrero, 2008:
265), consiguid una recepcion que llevd a sus problematizaciones
a lugares impensados.

La discusion de sus obras se vio afectada también por la exitosa
recepcion internacional del lioro ‘Empire’ de Michael Hardt vy
Antonio Negri (2001). En tal obra, se incorporan algunos de los
enunciados respecto a la biopolitica de Foucault y se reconsideran
en funcidén de ciertos postulados respecto a las sociedades de
control enunciados por Guilles Deleuze; y en tal sentido es que se
considera la tensidon entre una nueva forma de soberania que
excede los mdrgenes del estado-nacion en contraposicién a los
poderes de la multitud. Esta particular lectura fue a su vez producto
de criticas debido a la forma pacifica y suave en que la politica
internacional (previa al 11-S) se estaba realizando, y en

27



contraposicion a dicho enunciado es que autores como Julian
Ried (2005) valoraron el esfuerzo de pensar biopoliticamente los
problemas de seguridad, imperialismo, nuevas condiciones de la
labor, y los problemas asociados a las estrategias militares fuera de
las formas convencionales del Estado nacién (o de-territorializadas
como dicen los autores). En tal sentido es que el libro de Hardt y
Negri se adelantdé y comprendié la situacion desde criterios
distintos a los andilisis de su tiempo, y fue valorado en los anos y
contextos posteriores, pero permitid a la vez la vinculaciéon entre
biopolitica y neo-marxismo'2 que Foucault pretendia evitar.

Pese ala influencia del libro anterior, no es él aguel que constituye
el centro de la recepcion de la nocidon de la biopolitica!® en los
Estudios criticos de Seguridad, sino las traducciones de los
seminarios que Foucault (2007) dictd en el College de France, y
particularmente el curso ‘Nacimiento de la biopolitica’ del ano
1979. En tal libro, publicado sin permiso del autor, notamos tanto
una analitica del poder que no parte de presupuestos respecto a
la soberania estatal, la ciudadania ni la legalidad, como también
un acento en la discusion respecto a la forma en que las nuevas
formas de liberalismo (ordo y neoliberal) conciben el problema de
la seguridad y el riesgo (Dillon y Lobo Guerrero, 2008).

Para Foucault la produccion de riesgo es un correlato de la libertad
en un sentido liberal, y por tanto su gestion se vincula con la

12 La tedrica politica postmarxista Chantal Mouffe, al referirse a la influencia
politica de estas ideas en los movimientos sociales sefiala: “Est&in muy influidos por
las ideas de Hardt y Negri, que en sus libros Imperio y Multitud sostienen que los
movimientos de la sociedad civil deberian evitar involucrarse con instituciones
politicas. Perciben todas estas instituciones “molares” (un concepto de Deleuze y
Guattari) como “mdquinas de captura y afirman que la lucha fundamental tiene
lugar en el nivel “molecular” de la micropolitica. Segin la perspectiva de Hardt y
Negri, las propias contradicciones del imperio van a provocar su colapso y van a
llevar a la victoria de la multitud. De hecho, reproducen, aunque en un
vocabulario diferente, el marxismo determinista de la segunda internacional,
segun el cual la contradiccién de las fuerzas productivas llevaria por si misma all
colapso del capitalismo y a la victoria del socialismo " (Mouffe, 2014: 134).

13 Es importante sefalar que también existen autores que continban defendiendo
la nocién ‘politicista’ de la biopolitica en los estudios de seguridad internacional.
Al respecto puede revisarse el texto de Thayer (2009) donde se evalian las
ventajas y desventajas de tal enfoque.

28



biopolitica de las poblaciones a partir de una articulacion
econdmica e institucional que da cuenta de una nueva técnica
de gobierno presente en las economias europeas y posteriormente
norteamericanas de postguerra. La publicaciéon de estas clases
propicié una re-lectura de Foucault en clave de seguridad critica
y securizacién, y un renacimiento de su figura en términos
tedricos. Es por ello por lo que recuperamos la problematizacion
con respecto a los estudios de securizacion y seguridad critica
antes que interpretar la obra de Foucault en clave de ciudadania
como lo realiza Wendy Brown (2016)15.

Ahora bien, y pese a que el acento en el texto de Foucault como
precursor de la preocupaciéon por el problema de la libertad y
seguridad en el contexto del neoliberalismo'é, su recepcion
también se ha influenciado por las temdaticas contingentes al siglo
XXI como las fronteras entre paises, las condiciones de migracion
ilegal y los problemas politicos respecto a los refugiados y su
estatuto legal. La obra ‘Homo Sacer’ de Giorgio Agamben (2020),
es precisamente, una forma de cuestionar la hipdtesis de Foucault
respecto a ‘guillotinar al rey’, asi como también una forma de
volver a considerar la importancia de conceptos universales como
la soberania y la teologia politica como elementos a tomar en
consideracién para los estudios criticos de seguridad. Para
Agamben, lejos de haber superado los escenarios de soberania,
encontramos una articulacion directa entre las distintas formas de
poder a través de los estados de excepcion (Weber, 2012), y en tal

14 Evans (2010: 413) habla de un renacimiento y renovacién de la fuerza politica
de Foucault.
15 En ‘Undoing the demos’, fraducido al espanol como ‘el pueblo sin atributos’,
Brown (2016: 57) dedica un capitulo completo alrepaso del curso ‘Nacimiento de
la biopolitica’, para luego, en el siguiente capitulo, corregir a Foucault en relacion
con la racionalidad politica (homo politicus y homo oeconomicus) y a la
gobernanza propia del neoliberalismo.
16 Andlizar la relacién de Foucault con el neoliberalismo, la gubernamentalidad
algoritimica, y otras acepciones contempordneas excede ampliamente los limites
de este articulo y por consiguiente no nos referiremos a las actitudes y acciones
de Foucault respecto a tal problema. Es por ello y por motivos de alcance que
hemos opfado por limitar nuestro abordaje conceptual hasta Hardt y Negri y
mencionar sucinfamente el escenario del COVID.

29



sentido la obra de Mbembe (2009), vy los aportes de Brenner y
Tazzioli (2022) en seguridad critica, biopolitica y gobernanza
rebelde son también un ejemplo de su recepcion fuera de los
mdadrgenes establecidos por Foucault aungque en reconocimiento
de un contexto politico distinto al que vivid el pensador francés.

Consideraciones finales.

A lo largo de este articulo hemos mostrado distintos momentos
de larecepcioén, contextualizaciéon y apropiacion del concepto
de biopolitica tanto en la Ciencia Politica como en los Estudios
criticos de Seguridad. Nuestro acento estuvo en la forma en
gue Foucault pensd su obra y la distancia que separa a las
infenciones del propio autor con las conceptualizaciones
posteriores. No estd en nuestras manos normar o definir el uso
del concepto, pero si contextualizar las dificultades que tales
apropiaciones implican a la obra del autor, por ello la seccidn
mds larga es aquella que trata sobre sus intenciones en el
capitulo 5 de la ‘historia de la sexualidad’. Creemos, tal como
enunciamos en la infroduccién, que hay un peligro de
estiramiento conceptual del término biopolitica, y dicho peligro
estd en la posibilidad de que la politica pierda su contenido
propiamente politico. El borrado de fronteras entre una
concepcidon bioldgica y politica de la vida, tiene repercusiones
mas alld de la filosofia, y si bien el proyecto de Agamben
apunta precisamente a comprender el problema de los
campos de concentracion y el estado de excepcidn como una
forma de poder (hacia la que tienden cada vez mdas las
sociedades modernas) antes que como una anomalia
histérica, su comprension selectiva del itinerario de Foucault
implica una valoracidn de sus seminarios sobre  sus
publicaciones y la recuperacién de universales de los que
Foucault notoriamente se alejo.

Como se mostrd en la forma en que el concepto de biopolitica ha
sido recibido (con y confra Foucault), encontramos también que
su proyecto (abandonado) aspiraba en cierta forma a la
contemporaneidad, sin embargo, fue un proyecto inconcluso, y en

30



tal sentido es que sus postulados comprendidos en relacidén con un
contexto institucional y de circulacién del saber, y no con los que
se han presentado actualmente, sustentan una conceptualizacion
mds cercana al proyecto y condiciones que enfrentd Foucault. La
revision de formas circunstanciales de recepcion del concepto de
biopolitica nos invita a no caer en confusidn ni a biopolitizar el
debate actual a través del borrado de fronteras conceptuales a
través del reconocimiento de una comprensiéon histérica y desde
las disciplinas del concepto de biopolitica. Aun asi vy
paraddjicamente, con la excepcidn de los estudios de etnicidad y
luego del COVID, la premura y escaso énfasis en el contexto
disciplinario, politico e institucional sobre el concepto de
biopolitica refuerza nuestra posicion.

Referencias bibliograficas

Adcock, R., & Bevir, M. (2010). Political Science. In R. Backhouse &
P. Fontaine (Authors), The History of the Social Sciences since
1945 (pp. 71-101). Cambridge: Cambridge University Press.
doi: 10.1017/CBO9780511845260.006

Agamben, G. (2020). Homo Sacer [: El poder soberano y la nuda
vida. Buenos Aires. Adriana Hidalgo editora.

Amadae, S. M. and Bueno de Mesquita, B. (1999). “The Rochester
School: The origins of positive political theory”. Annual Review
of Political Science, Vol. 2, pp. 260-295.

Amar, P. (2013). The security archipelago: Human-security states,
sexuality politics, and the ened of neoliberalism. Durham:
Duke University Press.

Arendt, H. (1994). Understanding and Politics (The Difficulties of
Understanding). In: Essays in Understanding 1930-1954, New
York: Harcourt Brace and Company, 1994.

Bernauer, J y Rasmussen, D. (1987). The Final Foucault.
Massachusetts: MIT Press.

Bevir, M. (2022). A History of Political Science (Elements in Historical
Theory and Practice). Cambridge: Cambridge University
Press. doi:10.1017/9781009043458

31



Brenner, D. y Tazzioli, M. (2022). Defending Society, Building the
Nation: Rebel Governance as Competing
Biopolitics, International Studies Quarterly, Volume 66, Issue 2,
June, sqac007, https://doi.org/10.1093/isq/sqac007

Brown, W. (2016) El pueblo sin atributos: La Secreta Revolucion del
Neoliberalismo. Barcelona: Malpaso ediciones.

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Madrid:
Paidos.

Dreyfus, H. y Rabinow, P. (2001). Michel Foucault: mds alld del
estructuralismo y la hermenéutica. Buenos Aires: Nueva Vision.

Esposito, R. (2009). Biopolitica y Filosofia: (Entrevistado por Vanessa
Lemm y Miguel Vatter).Revista de ciencia politica
(Santiago), 29(1),  133-141. https://dx.doi.org/10.4067/S07 18-
090X20092000100007

Evans, B. (2010). Foucault's Legacy: Security, War and Violence in
the 21st Century. Security Dialogue, 41(4), 413-433.
http://www jstor.org/stable/26301106

Ferndndez H., D. (2025). Michel Foucault: como salir del poder
(hacia la escritura de si). Trans/Form/Acdo. 48. 10.1590/0101-
3173.2025.v48.n4.e02507 4.

Foucault, M. (2014). El poder, una bestia magnifica. Sobre el poder,
la prision y la vida. Buenos Aires: Siglo XXI.

(2013). Historia de la sexualidad 1: La voluntad de saber.
Buenos Aires: Siglo XXI.

(2007). Nacimiento de la biopolitica. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdmica

(2006). Historia de la sexualidad 2: el uso de los placeres.
Buenos Aires: Siglo XXI.

Gallego, G. (2022). “Si, importa. Notas sobre Estilo, Teoria Politica y
Humanidades”. Post-data, Revista de reflexion y andlisis
politico. Volumen 27 (2).

____2020). The Poet and the Spectator: Arendt’'s Conceptualization of
Publicness and Judgment in Confext, Tesis de maestria en
Filosofia (ética y politica). Universidad de Leiden. Disponible en:
https://studenttheses.universiteitieiden.nl/handle/1887/136576

Goertz, G. and Mahoney, J. (2012). A Tale of Two Cultures.
Qualitative and Quantitative Research in the Social Sciences.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

32


https://doi.org/10.1093/isq/sqac007
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-090X2009000100007
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-090X2009000100007
http://www.jstor.org/stable/26301106
https://studenttheses.universiteitleiden.nl/handle/1887/136576

Hameiri, S. y Jones, L. (2013). The Politics and Governance of Non-
Traditional Security. International Studies Quarterly. 57.
10.1111/isqu.12014.

Hardt, M. y Negri, A. (2001). Empire. Massachusetts: Harvard
University Press.

Lemke, T. (2010). From state biology to the government of life:
Historical dimensions and contemporary perspectives of
‘biopolitics’. Journal of Classical Sociology, 10(4), 421-438.
https://doi.org/10.1177/1468795X10385183

Liesen, L. T., & Walsh, M. B. (2012). The competing meanings of
“biopolitics” in political science: Biological and postmodern
approaches to politics. Politics and the Life Sciences, 31(1/2),
2-15. http://www jstor.org/stable/23359808

Lépez, C. (2016). "Hacer vivir, dejar morir" en la era de la
gubernamentalidad: Acerca de la actualidad y de los
alcances del enfoque foucaultiano de la biopolitica. Revista
de filosofia, 72, 123-137. https://dx.doi.org/10.4067/S07 18-
43602016000100008

Mbembe, A. (2019). Necropolitics. Durham, Duke University Press.

Milchman, A y Rosernberg, A. (2007). The Aesthetfic and Ascetic
dimensions of an ethics of self-selfashioning: Nietzsche and
Foucault. Parrhesia, N. 2, p. 44-65.

Monge, J (2021). La cultura y el “combate de las formas”. Claves
para pensar la dimension afirmativa de la ética foucaultiana.
Griot : Revista de Filosofia 21 (2):27-45.

Mouffe, C. (2014). Agonistica. FCE: Buenos Aires.

Osborne, T., & Rose, N. (2023). Against Posthumanism: Notes
towards an Ethopolitics of Personhood. Theory, Culture &
Society, 41(1), 3-21.
https://doi.org/10.1177/02632764231178472  (Original  work
published 2024)

Reid, J. (2005). The Biopolitics of the War on Terror: A Critique of the
“Return of Imperialism™ Thesis in International Relations. Third
World Quarterly, 26(2), 237-252.
http://www .jstor.org/stable/3993727

Sartori, G. (1970). “Concept misformation in comparative politics”.
American Political Science Review, Vol. 64, No. 4, pp. 1033-
1053.

33


https://doi.org/10.1177/1468795X10385183
http://www.jstor.org/stable/23359808
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100008
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602016000100008
https://doi.org/10.1177/02632764231178472
http://www.jstor.org/stable/3993727

Skinner, Q. (2006). Visions of Politics. Volume 1: Regarding method.
Cambridge: Cambridge University Press.

(1969). Meaning and Understanding in the History of
ldeas. History and Theory, 8(1), 3-53.
https://doi.org/10.2307/2504188.

Somit, A. & Peterson, S. (1999). Rational Choice and Biopolitics: A
(Darwinian) Tale of Two Theories. PS: Political Science &
Politics. 32. 10.2307/420748.

Thayer, B. A. (2009). Biopolitics and international security studies:
Pessimism, optimism, and the road ahead. Politics and the Life
Sciences, 28(2), 95-98. http://www .jstor.org/stable/40588005

Weber, S. (2012). Bare Life and Life in General. Grey Room, 46, 7-24.
http://www.jstor.org/stable/41342509

Este obra estd bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento
4.0 Internacional

34


https://doi.org/10.2307/2504188
http://www.jstor.org/stable/40588005
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

